
Theorein STORIA 

STORIA DEI PAPI 

a cura di Vito Sibilio 

Se vuoi comunicare con Vito Sibilio: gianvitosibilio@tiscalinet

Capitolo 47

L’ETA’ DI GREGORIO IX

Da Gregorio IX a Celestino IV

PREMESSA. GREGORIO IX E FEDERICO II

Agli occhi di molti storici, il vero successore di Innocenzo III fu Gregorio IX. Ho già scritto
quel  che  penso di  Onorio  III  e  quindi  non posso  acclarare  la  fisionomia  del  papato  di
transizione per quello del Savelli, ma sicuramente Gregorio ebbe in comune con Innocenzo
non solo il sangue, ma anche il temperamento e il programma ierocratico, che abbracciò per
convinzione e necessità, in quanto Federico II era diventato troppo intraprendente e la difesa
della libertà della Chiesa esigeva, nel quadro della compenetrazione tra le due sfere, esigeva
una lotta risoluta per il primato del Sacerdozio sull’Impero. Si trattava di mantenere alto il
vessillo petrino, che garantiva alla Santa Sede la pienezza del primato di giurisdizione, la
guida della Chiesa e quindi di tutto quanto vi stava metaforicamente dentro, a cominciare
dalla Cristianità, la cui guida non poteva non spettare al Pontificato e che quindi non poteva
esimersi  dal  confrontarsi con un Impero che rinverdiva i  fasti  della teocrazia sveva con
Federico II. 
Le aspirazioni di quest'ultimo non erano sostanzialmente diverse da quelle del padre e del
nonno, né i mezzi di cui si servì differenti. Ma in lui la sensibilità religiosa era di gran lunga
inferiore rispetto a quella del Barbarossa, né capì l'importanza che gli strumenti di politica
ecclesiastica potevano avere nel suo disegno. L'impronta più laica che diede al suo operato,
in un'epoca in cui sostanzialmente le sue rivendicazioni universalistiche erano ancora più
anacronistiche, oltre che il suo obiettivo spregiudicato cinismo, lo fecero realmente apparire,
come si  legge nell'epitaffio  di  Innocenzo IV,  "il  nemico di  Cristo,  il  drago" precursore
dell'Anticristo, figlio di una donna strappata a viva forza dal convento (cosa a cui crede pure
Dante, anche se con qualche attenuazione), eretico (si veda ancora la Divina Commedia),
empio e blasfemo. D'altro canto, Federico II mancava della grande visione strategica del
nonno e del padre, e le scelte concrete della sua politica contribuirono non poco alla sua
rovina.  Alcuni  errori  erano  conseguenza  della  tradizionale  politica  sveva  e  tedesca  in
genere:  l'eccessiva  attenzione  riservata  all'Italia,  la  trascuratezza  nei  confronti  delle
questioni tedesche e la  conseguente concessione di  autonomie ai  principi  germanici  per
coprirsi  le  spalle  nella  lotta  contro  i  Comuni.  Altri  erano suoi  propri,  come l'eccessiva
attenzione riservata alla Sicilia e l'indifferenza alle sorti dell'Outremer cristiano. Ma i più
gravi  sono insiti  nell'ispirazione stessa  della  sua  politica:  il  sottovalutare  forze  come la
Chiesa o i Comuni o le monarchie nazionali, credendo di poterle mettere a guinzaglio.

mailto:gianvitosibilio@tiscalinet


D’altro canto, Gregorio ebbe una visione d’insieme di molto più ampia, destinata ad essere
vittoriosa oltre i confini della sua vita terrena. Capì e valutò l’importanza di tutte quelle
forze che l’Imperatore sottovalutò, si  sintonizzò al meglio sulle aspirazioni spirituali più
profonde della sua epoca,  interpretò nel  modo più corretto  il  senso di  unità del  mondo
cristiano, declinandolo in modo religioso. Inoltre Gregorio fu e volle essere un Papa al di là
del mero conflitto con l’Impero, facendo vivere ancora il meglio della tradizione gregoriana.
Egli non fu né un profeta intriso di utopia e santità come Gregorio VII, né un politico di
inesauribile inventiva come Innocenzo III,  ma fu un uomo dal governo sistematico,  che
portò a compimento molti processi iniziati dai predecessori, specialmente dal cugino. Fu in
un certo senso la sintesi precaria e stabile delle contraddizioni della sua epoca, un uomo di
lotta e di governo, un sacerdote dello spirito che brandì con forza la spada e appiccò con
spietato  coraggio  il  fuoco.  Fu  un  implacabile  e  a  tratti  feroce  nemico  dell’eresia,  un
riformatore  inesorabile  coi  vizi  del  clero,  un  legislatore  sapiente,  un  uomo di  governo
accorto ed energico, un assertore del grande ideale della Crociata che dilatò fino a fargli
perdere parte della sua coerenza, un intellettuale sensibile ed aperto alle istanze del nuovo,
uno stratega dalla visione geopolitica globale, un uomo di fede ardente e profonda con una
propensione al misticismo e con una intensa pietà. In questo modo egli, se pur non vinse, di
fatto  sovrastò quel  Federico che combatté  con inesauribile coraggio e forza d’animo. Il
trionfo che i suoi successori ebbero sullo Svevo e sui suoi discendenti fu, in effetti, il suo
trionfo, anche se postumo. 

LA VITA PRIMA DEL PONTIFICATO

Ugo o Ugolino dei Conti di Segni nacque ad Anagni intorno al 1155, ed è perciò detto anche
Ugo di Anagni. La massima oscillazione del suo anno di nascita va dal 1140, oggi oramai
quasi da tutti scartato, e il 1170, che molti sostengono. Rimane tuttavia più plausibile una
data mediana, come quella indicata poc’anzi.  Era cugino di  Innocenzo III  in senso lato,
perché suo padre, chiamato Tristano o Mattia, era parente di terzo grado del Papa. La madre
era di nobile famiglia anagnina. Ricevette una prima istruzione nella scuola cattedrale di
Anagni, dove si formò nelle arti liberali. Studiò teologia a Parigi e diritto a Bologna. 
Nel 1198 Innocenzo III lo introdusse nella Cappella pontificia, lo fece Uditore del Sacro
Palazzo  e  subito  dopo,  nel  dicembre  dello  stesso  anno,  lo  creò  Cardinale  Diacono  di
Sant’Eustachio. Ugolino divenne dopo Arciprete del Capitolo della Basilica di San Pietro. Il
Pontefice nel 1206 lo promosse, ovviamente a richiesta come da prassi, Cardinale Vescovo
di Ostia e Velletri. Nel 1216 egli fu scelto, assieme al Cardinale Guido de Papa (†1221),
Vescovo  di  Palestrina,   per  costituire  la  Commissione  delegata  dal  Sacro  Collegio  per
scegliere il successore di Innocenzo III, che i due porporati individuarono in Onorio III. Nel
1219 Ugo divenne Decano del Sacro Collegio. 
Tra il 1199 e il 1221 Ugolino fu Legato Apostolico in Italia Meridionale, in Germania, in
Francia,  in  Lombardia e in  Toscana,  dove dimostrò abilità,  tenacia  ed energia.  In  Italia
meridionale  si  recò  nel  1199  e  vi  mediò  tra  le  parti  in  lotta,  che  si  contendevano
l’educazione  e  l’influenza  sul  piccolo  Federico  II,  nonostante  fosse  sotto  la  tutela  di
Innocenzo III. Ugolino tuttavia non solo non riuscì a comporre i dissidi tra Markwald di
Anweiler e Gualtiero di Palearia, ma nemmeno ad impedire che il primo si impossessasse di
Federico nel 1201. Nel 1207 e nel 1209 Ugolino fu in Germania per Innocenzo III; la prima
volta, con il collega Leone Brancaleone (†1230), vi si recò per mediare tra Filippo di Svevia
e Ottone di Brunswick per la successione ad Enrico VI; la seconda volta salì per determinare



Ottone IV a rinunciare al Regno di Sicilia. Nel 1208 il Cardinale fu Legato in Francia. In
quanto all’Italia settentrionale, Ugolino vi fu inviato più volte da Onorio III. Nel 1219 egli
tolse l’interdetto che il Papa aveva scagliato su Bologna, mediando la disputa tra il Comune
e la Santa Sede su Medicina e Argelato, beni matildini assegnati da Onorio a Salinguerra
Torelli di Ferrara e rioccupati dai felsinei. Ma la maggiore delle legazioni nel nord Italia fu
quella del 1221, quando Ugolino cercò di comporre i dissidi interni ed esterni dei Comuni e
indagò sulla diffusione dell’eresia. Predicò anche la Crociata e venne accolto con sincera
cordialità con Federico II, del quale era amico e a cui aveva imposto la Croce nel 1220. Da
quando divenne Legato per la Crociata, tuttavia, Ugolino fu di fatto incaricato di vegliare
sugli  incerti  propositi  transmarini  dell’Imperatore,  per cui i  loro rapporti  si  venarono di
sospetti.  Una prima fase della predicazione ugoliniana fu tra la fine di marzo e la fine di
luglio, in cui passò per Siena, Firenze, forse Pisa, Piacenza, Milano e Reggio Emilia, Lodi e
Verona, nelle quali ottenne l'impegno delle autorità comunali per armati e per collette. Nella
seconda fase, nell’agosto 1221, Ugolino, insediatosi a Bologna, prima nella Collegiata di
Santa Maria di Reno e poi nell'Episcopio, avviò trattative per la composizione di dissidi
sorti a Milano e Ferrara, nonché a Treviso e Belluno, in lotta con il patriarca di Aquileia
Bertoldo di  Andechs-Merania  (1218-1221) ed il  vescovo di  Feltre e  Belluno Filippo da
Padova  (1209-1225).  Ottenne  l’impegno  per  la  Crociata  dai  Podestà  di  Modena  e  di
Bologna. Ma il comandante designato dell'esercito crociato, il marchese Guglielmo VI di
Monferrato (1201-1225), chiese quindicimila marche d'argento promessegli dal Papa e si
poté raccoglierle solo attraverso dilazioni di pagamenti, anticipi sulle collette di Germania,
ricorso a prestatori italiani e altre manovre. La terza fase della legazione di Ugolino si tenne
dal settembre all’ottobre 1221 e vide Ugolino impegnato per la Crociata a Milano e Vercelli,
che si offrirono di finanziare l'invio di crociati a condizione che essi partissero insieme; poi
nel Veneto dove, affidata la colletta al vescovo di Padova Giordano (1214-1221), si riuscì a
compilare una lista di offerte che tuttavia non si riuscì a raccogliere subito. Alla fine di
ottobre, Ugolino rientrò a Bologna. La Crociata non si fece subito e sarebbe stato il punto
iniziale del lungo conflitto tra Federico II e Ugolino, ma la legazione in Lombardia permise
a questi di fare esperienza della complessità della politica comunale italiana e degli effettivi
spazi di manovra che essa poteva riservare al Papato.
Ugolino fu molto amico di San Domenico e partecipò alle sue esequie il 6 agosto del 1221 a
Bologna, ma fu ancor più amico di San Francesco. Lo incontrò per la prima volta quand’era
Legato in Toscana. Il Santo passava per Firenze, dopo che il Capitolo francescano della
Porziuncola,  il  14 maggio 1217,  aveva deciso di  inviare  frati  in  tutto  il  mondo.  Anche
Francesco si stava recando in Francia, ma Ugolino lo dissuase perché rimanesse in Italia a
reggere l’Ordine in un momento di tensione tra esso e la Curia, perché non voleva adattarsi
alle norme del Concilio Lateranense IV sulla vita religiosa e si abbarbicava al privilegio
concessogli da Innocenzo III di vivere in un modo proprio. Francesco si fece persuadere e
così  evito,  tra  l’altro,  l’incontro col  clero francese che non ancora  avevano compreso e
apprezzato il suo carisma e quello dei Frati Minori. Il Santo però rifiutò, a buon titolo, tutti i
tentativi di uniformare i Minori alla vita monastica tradizionale. L’11 giugno 1219 fu forse
Ugolino ad indurre  Onorio III  ad approvare  definitivamente l’Ordine con la bolla  Cum
dilecti  filii.  Ugolino,  che  ospitò  l’Ordine  dei  Frati  Minori  a  Roma,  collaborò  in  modo
decisivo alla stesura della Regola definitiva nel 1223. Francesco lo volle come Cardinale
Protettore dell’Ordine sin dal 1217 e lo ottenne ufficialmente da Onorio III tra il 1221 e il
1223. Fu Ugolino a persuadere Francesco a riaprire lo Studio francescano di Bologna che il
Serafico Padre aveva chiuso per amore di povertà. Fu ancora Ugolino a convincerlo a farsi



curare gli occhi a Rieti, ma senza successo. San Francesco, dal canto suo, gli profetizzò il
Papato.
Estimatore anche di Santa Chiara d’Assisi (1194-1253), Ugolino sostenne la diffusione delle
Clarisse.  Egli  si  adoperò  perché  nascesse  un  Ordine  delle  Povere  Dame della  Valle  di
Spoleto e della Tuscia, la filiazione femminile francescana. Nel 1220 Ugolino trascorse la
Settimana Santa a San Damiano, presso la comunità delle Clarisse e la loro Fondatrice. Per
ordine di Onorio III, volle introdurre la regola benedettina nell’interpretazione cistercense a
Porta Camollia di Siena, a Monticelli presso Firenze, alla Gattaiola a Lucca, a Monteluce a
Perugia e a San Damiano. Ma Santa Chiara non si lasciò distogliere dall’ideale francescano.
Ugolino ebbe un carattere autoritario, inflessibile, energico, piena di temperamento, tenace,
dinamica e profondamente religioso; fece, come vedemmo, ampie e profonde e variegate
esperienze; di sicuro fu uno dei maggiori ecclesiastici della sua epoca. Aveva in effetti tutti i
numeri per essere Pontefice, come poi accadde. 

L’ELEZIONE AL PAPATO

Morto  Onorio  III,  i  Cardinali  designarono una  Commissione  elettorale  di  tre  membri  e
procedettero ad una elezione per compromissum. Il 19 marzo 1227 i Commissari scelsero
dapprima come Papa il Beato Cardinale cistercense Konrad der Bärtige dei Conti di Urach
(1170/1180-1227) e, a fronte del suo diniego, optarono per Ugolino di Ostia e i Cardinali
ratificarono la designazione. Ugolino accettò e prese il nome di Gregorio IX in onore di
Gregorio  VII,  quale  antesignano dei  Papi  teocrati,  e  di  Gregorio  VIII,  promotore  della
Crociata. Il nuovo Pontefice scrisse immediatamente all’Imperatore per preannunziargli la
sua elezione. Diverse questioni erano pendenti tra loro, come la sovranità di fatto e di diritto
sui territori pontifici, l’indipedenza della Sicilia, quella della Chiesa tedesca e siciliana, le
forme  di  collaborazione  nella  lotta  all’eresia  e  nell’evangelizzazione  del  Baltico  e
naturalmente  la  Crociata.  Gregorio  avrebbe  dovuto  scegliere  se  proseguire  la  politica
dilatoria di Onorio, per consolidare lo Stato della Chiesa, o prendere di petto l’Imperatore
per la Crociata, anche a rischio dello scontro, in cui la Santa Sede sarebbe stata per forza più
debole militarmente. I fatti avrebbero scelto per i contendenti. Di certo, l’insistenza sulla
Crociata  da  parte  del  Papa e il  mantenimento della  sua piena sovranità  ecclesiastica  su
Spoleto e Ancona, che abbiamo visto contese negli anni di Onorio III, potevano diventare
materia di scambio. E così fu, anche se inopinatamente. 

LA SESTA CROCIATA

La prima controversia tra Gregorio IX  e Federico II deflagrò tra il 1227 e il 1230 e non fu
una ripicca per i problemi creati dallo Svevo al Potere Temporale, ma la conseguenza di una
reale divergenza di principio, alla quale il Papa era pronto a sacrificare la sicurezza dei suoi
domini. L’Imperatore parve infatti voler interrompere la Crociata che faticosamente Onorio
III era riuscito a fargli finalmente intraprendere e i cui preparativi non erano stati interrotti
né dal decesso di quel Papa né dall’elezione di Gregorio. Nell’agosto del 1227, in effetti,
Federico II, che in ossequio al trattato di San Germano, al seguito di una grande flotta già
salpata, era partito da Brindisi, nel corso del viaggio si ammalò, attraccò a Otranto, ordinò
alle sue navi di proseguire sotto la guida del patriarca di Gerusalemme Geroldo di Losanna
(1225-1239),  rimase  a  terra  e  tramite  un  messo  inviato  ad  Anagni  chiese  un  rinvio  al
Pontefice,  che però,  del  tutto  incredulo  sulla  sua buona  fede,  non volle  concederglielo.



Federico  si  ritirò  a  Pozzuoli  per  curarsi.  Il  Papa,  memore  dei  giuramenti  con  cui
l’Imperatore si era vincolato a ricevere la scomunica se non fosse partito per la spedizione
sacra, non volle accettare nessuna spiegazione da Federico II e scagliò su di lui l’anatema il
29  settembre,  riconoscendo  valida  la  clausola  vessatoria  del  Trattato  di  San  Germano
sottoscritto dall’Imperatore con Onorio III. Gregorio IX ripeté l’anatema in novembre dalla
Basilica di San Pietro.
In  conseguenza di  ciò,  nel  dicembre  1227,  Pietro  Frangipane e  i  ghibellini  di  Roma si
ribellarono al Papa e lo costrinsero a fuggire dalla città e a rifugiarsi prima a Viterbo e poi a
Perugia, da dove Gregorio IX scomunicò i ribelli capitolini.  Dietro la rivolta c’era Federico
II, che così lanciava un messaggio intimidatorio al  Papa, il quale però, uomo di ferro, non
recedette. 
Lo Svevo rimase tuttavia apparentemente fedele al progetto crociato, ma a modo suo. Il 6
dicembre  1227 diramò una  lettera  circolare  con cui  respinse  le  accuse  di  Gregorio  IX,
annunciando  che  sarebbe  partito  nel  maggio  del  1228.  Convinto  di  non  aver  meritato
l’anatema, non chiese l’assoluzione, con un gesto assai sfrontato. Il Pontefice, che lo aveva
ammonito a non guidare la Crociata da scomunicato, scagliò un nuovo anatema su di lui il
23 marzo 1228, ossia nel Giovedì Santo. Nel frattempo l’imperatrice Iolanda era morta e il
nuovo  Re  di  Gerusalemme  era  il  figlio  suo  e  di  Federico,  Corrado  IV  (1228-1254).
L’Imperatore  non  era  più  Re  della  città  santa  per  diritto  coniugale,  ma  solo  tutore  del
sovrano suo figlio. I Baroni del Regno avrebbero potuto rifiutargli la reggenza. Ma lo Svevo
non si dava troppo peso di queste questioni dinastiche, esattamente come faceva con quelle
religiose. Il 28 giugno 1228 Federico partì da Brindisi, com’era stato stabilito, con quaranta
galere.  Fu  così  che  il  pellegrinaggio  penitenziale  per  eccellenza  venne  guidato  da  un
pubblico peccatore scomunicato. La Crociata fu detta perciò degli Scomunicati. A Cipro,
dove fece scalo, l’Imperatore riaffermò i diritti  feudali dell’Impero a scapito della Santa
Sede,  urtando  ulteriormente  Gregorio.  Tuttavia  i  nobili  del  Regno  di  Gerusalemme,
convenuti nell’isola sotto la guida di Giovanni di Ibelin (1179-1236), nonostante le minacce
e i ricatti dello Svevo, rifiutarono di riconoscerlo sia come Re di Cipro – la cui sovrana
legittima  era  Alice,  anche  se  al  momento  residente  ad  Antiochia  -  sia  come  Re  di
Gerusalemme, limitandosi ad accettarlo come Reggente di quest’ultima. 
Il 7 settembre l’Imperatore sbarcò ad Accon. La sua condizione di scomunicato tuttavia era
precaria,  perché  rendeva  dubbi  i  giuramenti  vassallatici  prestatigli.  Inoltre,  Templari  e
Ospedalieri non volevano collaborare con lui per l’anatema e il sovrano poteva contare solo
sui Teutonici. Si aggiungeva che molti soldati che lo avevano preceduto se n’erano tornate
in patria o per fretta o per timore della Chiesa. Federico aveva dunque più di un motivo per
non sguainare la spada e, quando seppe che, come vedremo, il Papa aveva invaso il Regno
di Sicilia, ebbe premura di rientrare in Europa.  Intavolate lunghe e laboriose trattative con il
sultano Melek al Kamel, il 18 febbraio del 1229 concluse un trattato per il quale tornavano
alla  dominazione  crociata  Gerusalemme  –  esclusa  la  Moschea  di  Omar  –  Betlemme,
Nazareth e una striscia costiera da Giaffa ad Accon con le strade che i pellegrini dovevano
percorrere  per  giungere  nelle  città  sante.  Le  fortificazioni  di  Gerusalemme  dovevano
rimanere  demolite,  a  meno che Federico non le  avesse  rifatte  personalmente.  Il  trattato
doveva durare dieci anni e obbligava i contraenti ad un reciproco aiuto. La soluzione non
violenta del conflitto era affiorata sin dai tempi di Innocenzo III e le trattative erano state
proposte dallo  stesso Sultano ad Onorio III  durante  la  V Crociata,  per  cui non era  una
novità. Ma il fatto che a condurle fosse uno scomunicato che non aveva sguainato la spada
nemmeno per un giorno le rese del tutto inaccettabili per la Chiesa, e non a torto, visto che



non era stata nemmeno consultata, sia in Oriente che a Roma. Inoltre le conquiste avevano
una frontiera assolutamente indifendibile, per cui i Baroni di Terra Santa erano sconcertati.
La concessione della Moschea di Omar ai musulmani era poi del tutto scandalosa per loro e
ancor  più  per  i  Templari,  nati  per  difendere  la  Spianata  del  Tempio  e  che  avevano
trasformato la Moschea stessa nella loro Chiesa madre. I Veneziani  e i Genovesi erano, dal
canto loro, furenti per le concessioni commerciali ai Pisani, di fede ghibellina. Il patriarca
Geroldo,  infine,  minacciò  l’interdetto  su  Gerusalemme  se  avesse  accolto  Federico  II.
Quando  poi  questi  annunziò  che  avrebbe  assunto  la  corona  per  sé  e  non  per  il  figlio,
l’aristocrazia locale si allontanò del tutto da lui. Federico aveva estromesso il suocero a suo
tempo e ora aveva surclassato anche il figlio, in aperto disprezzo del diritto feudale e delle
prerogative romane sugli Stati crociati.
Lo Svevo, giunto il 17 marzo in città, non potendo farsi incoronare religiosamente, si pose
da solo in testa nella Basilica del Santo Sepolcro la corona del Regno di Gerusalemme, cosa
doppiamente  sconcertante,  sia  per  la  procedura  che  per  il  luogo.  Quando  poi  giunse  il
vescovo Pietro di Cesarea (1199-1235) per lanciare l’interdetto su Gerusalemme a nome del
Patriarca della città, Federico, offeso, la lasciò subito e senza fortificarla. Si imbarcò ad
Acri, il 1 maggio, tra gli oltraggi della popolazione. L’idea dell’Imperatore era stata quella
di  trovare un accordo con il  Papa e nella  sua mente la  cerimonia  laica avrebbe dovuto
evitare di provocarlo, ma evidentemente la mentalità dei due personaggi era molto differente
e quella di Federico molto diversa da quella dei contemporanei. La verità era che il modello
teocratico seguito dall’Imperatore era molto più radicale di quello dei suoi avi e si ispirava
alla tradizione costantiniano-giustinianea, carolingia ed ottoniano-salica. Per essa, il sovrano
del mondo non poteva essere scomunicato validamente, specie se la sua coscienza attestava
l’innocenza dalle accuse mossegli. Questo modello è l’unico che, al di là della personale
miscredenza di Federico II, permette di capire le sue azioni pubbliche durante la lotta col
Papato. Ma era anche l’unico che in Occidente nessuno poteva comprendere e quello più
pericoloso per la Chiesa, ai cui occhi la riconquista di Gerusalemme diventava del tutto
irrilevante, se compiuta con queste premesse ideologiche.

LA PRIMA FASE DELLA LOTTA CON FEDERICO II E LA CROCIATA DELLE CHIAVI

Gregorio IX, infatti, non solo rifiutò di assolvere Federico che non gli aveva mai chiesto
perdono, ma si adoperò, sia pure invano, perché si eleggesse un nuovo Re in Germania, al
posto del figlio di Federico, Enrico VII, e sciolse i sudditi tedeschi, italiani e siciliani dal
giuramento  di  fedeltà  verso  l’Imperatore  e,  presumibilmente,  anche  verso  il  figlio.  Da
questo comportamento del Papa, si deduce che per lui la sentenza di scomunica implicava
quella  della  deposizione.  In  queste  manovre  il  Pontefice  venne  spalleggiato  dal  duca
Ludovico I  di  Baviera  (1183-1231). La radicalità  della  decisione di  favorire  una nuova
elezione regia dimostra che sin da allora Gregorio IX concretizzò l’idea di far cadere gli
Hoenstaufen, considerati pericolosi per la Chiesa. Le iniziative di Gregorio in Germania non
ebbero tuttavia successo e nel contempo Rinaldo di Urslingen, legato imperiale in Toscana e
ad Ancona e titolare del Ducato di Spoleto, alla testa di un forte esercito, invase lo Stato
della Chiesa a titolo di rappresaglia. Il Papato non aveva potuto contare sulla fedeltà delle
città  marchigiane:  il  2  ottobre  1228  i  Comuni  ghibellini  –  Osimo,  Recanati,  Numana,
Castelfidardo, Cingoli, Fano e Senigallia – fomentati dall’Impero si erano coalizzati contro
quelli guelfi – Pesaro, Ancona e Jesi. L’intervento di Azzo VII d’Este, ordinato da Gregorio
IX, non era stato sufficiente a ripristinare il governo pontificio sulla Marca di Ancona. In



questo contesto di sgretolamento della signoria papale, si era inserita l’invasione di Rinaldo,
che aveva creato da dietro le quinte il  casus belli.  Con essa, il Legato imperiale voleva
dimostrare  che  solo  la  dominazione  germanica  poteva  dare  stabilità  all’Italia  centrale.
Probabilmente  il  piano era  stato concepito dallo  stesso Federico II  prima di  partire  per
l’Oriente,  come sembra potersi  dedurre dalla lettera da lui  inviata il  21 giugno 1228 al
Comune di Civitanova, in cui accusava il Papa della crisi in atto e di non essere capace di
reggere la regione politicamente. La rivolta romana e l’invasione dello Stato della Chiesa
dovevano distruggere politicamente il Papato, almeno nelle intenzioni dell’Imperatore.
Ma Gregorio IX, che non era uomo da intimidirsi facilmente, fece sì che  nel settentrione
d’Italia, si sollevassero i Comuni della II Lega Lombarda, mentre i guelfi si agitassero in
Germania. Il vescovo di Strasburgo Bertoldo di Teck (1223-1244), in lotta con Enrico VII,
vide i suoi privilegi confermati da Gregorio. Il Papa era diventato il maestro della sinfonia
antimperiale suonata da strumenti molto diversi ma che sembravano ben armonizzati. 
Tuttavia le cose in Germania volsero presto per il peggio per i guelfi. Sebbene dall'aprile del
1229 il cardinale Ottone di Monferrato, Diacono di S. Nicola (†1250/1251) si adoperasse
per  annunciare  in  Germania la  scomunica di  Federico e per  l'elezione di  un nuovo Re,
Ottone  I  di  Brunswick-Lünenburg  (1204-1252),  i  suoi  sforzi  non  sortirono  comunque
nessun effetto rilevante. Un Concilio tedesco convocato da Enrico VII e al quale il legato
pontificio Ottone di San Niccolò cercò invano di partecipare, schierò la Chiesa tedesca con
Federico e  la  dinastia.  In  Germania  era  prevalente l'opinione che fosse  un indizio della
decadenza della Chiesa il fatto che il Papa ostacolasse la Crociata vittoriosa dell'Imperatore
e per giunta si adoperasse per sottrargli il Regno mentre era lontano. Enrico VII nell'estate
del 1229 calò in Baviera con un esercito costringendo alla sottomissione il duca Ludovico.
Subito dopo si volse contro Strasburgo, dove i cittadini e il Vescovo proprio allora avevano
accolto  il  legato  apostolico  Ottone,  ignorando  il  divieto  del  sovrano.  Le  truppe  reali
circondarono la città e devastarono tutta l'area circostante. Tuttavia, malgrado si trovasse in
una posizione assai favorevole, Enrico  smobilitò il suo esercito e l'anno successivo l'abate
di S. Gallo Corrado di Bussnang (1226-1239) negoziò la pace con la città. Non sono mai
state chiarite le motivazioni di questa azione, forse da rintracciarsi nella volontà del giovane
Re di non alienarsi completamente la Chiesa.
In Italia,  Gregorio raccolse  un esercito  guidato da Giovanni di  Brienne – desideroso di
vendicarsi del genero - e dal Cardinal Pelagio – a lui accostato nonostante le divergenze che
li avevano opposti nella V Crociata - e col quale non solo respinse le truppe imperiali ma
invase anche il Regno di Sicilia, con quella che fu detta la Crociata delle Chiavi. Le truppe
della II Lega Lombarda si unirono alla spedizione. Questa guerra era indispensabile per la
Chiesa Romana, in quanto riaffermava la sua sovranità feudale sul Mezzogiorno, spezzava
la  tenaglia  imperiale  che  la  stringeva  geograficamente  e  colpiva  il  bastione  del  potere
federiciano,  che  peraltro  fungeva  da  avamposto  verso  l’Oriente  e  avrebbe  quindi  reso
impervio il  rientro dello  Svevo,  se  la  regione fosse  caduta  nelle  mani  della  Chiesa.  La
Crociata  ebbe  inoltre  un  valore  simbolico  e  con  essa  Gregorio  IX  rimaneggiò,
radicalizzandola,  tutta  la  teologia  del  pellegrinaggio  armato  contro  gli  scomunicati  che
Innocenzo III aveva indetto contro Markwald di Anweiler. Mentre Federico, portando la
Croce da scomunicato, non aveva combattuto e quindi tecnicamente non aveva liberato il
Santo Sepolcro di Cristo, il Papa, coi suoi soldati segnati dalle Sante Chiavi – da cui il nome
della guerra – combatteva per liberare le terre dell’Apostolo Pietro – ossia il Patrimonio e
poi  il  feudo  siciliano  –  da  un  dominio  anticristico.  Era  dunque  molto  forte  il
cristomimetismo: la terra era santa in quanto petrina, ma Pietro era stato il Vicario di Cristo



e il suo sepolcro era in Italia, a Roma, nella città del Papa, suo successore. Il pellegrinaggio
non si faceva al termine della guerra santa ma all’inizio, perché le armate segnate dalle
Chiavi partivano dall’Urbe. 
Al principio del 1229 i clavisignati invasero il Regno di Sicilia, conquistando Montecassino,
molte fortezze tra Abruzzo, Gargano e Campania e facendo puntate nelle Puglie.  Si  era
diffusa la voce che Federico II era morto in Terra Santa e i frati girovaghi la propalavano in
tutto il Regno. Forse tale notizia si dovette ad una precisa volontà della Curia, certo fu così
che circa  duecento città  si  ribellarono.  Dei  due principali  eserciti  imperiali,  uno rimase
isolato nell'entroterra abruzzese, al comando di Rinaldo di Urslingen, circondato da truppe
nemiche,  mentre l'altro,  per  non essere sbaragliato si  ritirò  nella fortezza di  Capua,  che
venne subito messa sotto assedio da Giovanni di Brienne. Il Papa si annesse gli Abruzzi,
parte delle Puglie e della Basilicata. 
Il 10 giugno 1229 Federico tornò dalla Crociata nel porto di Brindisi. Andò a Barletta dove
pose il suo quartier generale. La notizia del suo ritorno gettò lo scompiglio tra i suoi nemici
che lo credevano morto. Molti dei suoi sudditi tornarono a lui e molti altri scapparono verso
lo Stato della Chiesa smettendo di  combattere.  A Barletta tutti  coloro che erano rimasti
fedeli cominciarono ad accorrere intorno all'Imperatore. Qui si unirono parte delle truppe di
ritorno dalla Crociata, tra cui molti Cavalieri Teutonici che, rimasti bloccati con le loro navi
nei  porti  pugliesi  per il  maltempo,  decisero di  continuare a combattere  per  l'Imperatore
anche contro il Papa. Ad essi si aggiunse poco dopo l'esercito di Rinaldo di Urslingen, che
era riuscito a rompere l'accerchiamento in Abruzzo, arrivando a Barletta insieme ad altre
milizie  siciliane  rimaste  fedeli  e  ai  Saraceni  di  Lucera,  tutti  pronti  a  combattere  per
prendersi la rivincita.
Al comando del conte Tommaso I d’Aquino (1185-1251), una parte di queste truppe venne
in soccorso di Capua, attraversando la pianura pugliese, la Valle del Cercaro, del Miscano,
del  Calore  e  del  Volturno.  Tutti  si  dileguavano  alla  vista  delle  truppe  imperiali  che,
indisturbate, poterono prendere alle spalle gli assedianti di Capua, che scapparono a loro
volta senza combattere, e liberare così l'altro esercito fedele. Anche Giovanni di Brienne
scappò rifugiandosi oltre il confine dello Stato della Chiesa. A questo punto i Lombardi e i
clavisignati si  ritirarono,  lasciando  sole  le  città  ribellatesi  all'Imperatore.  Solo  a
Montecassino le truppe papali vennero assediate da quelle imperiali, opponendo una strenua
resistenza sotto la guida del Cardinal Pelagio. Ma a ottobre anche loro si arresero, ricevendo
l'onore delle armi. 
Dopo Capua, gli imperiali posero l'assedio a Sora, una della più importanti tra le città ribelli
e importante centro strategico della zona. Sotto il comando di Tommaso I d'Aquino la città
fu  espugnata  il  28  ottobre  1229  e  per  ordine  dell'Imperatore  fu  saccheggiata,  data  alle
fiamme e rasa al suolo, mentre tutta la popolazione catturata fu passata a fil di spada. Questo
castigo esemplare fu sufficiente; in pochi giorni le circa duecento città ribelli rientrarono
sotto il controllo imperiale, così che entro novembre tutto il Regno fu pacificato. Ma questa
durezza spietata dava fiato alla propaganda papale. Fu così che Federico fu indulgente con
le altre città, perdonando anche molti ecclesiastici che avevano fomentato la ribellione. Si
accanì solo contro individui singoli colpevoli di tradimento, funzionari che avevano tradito,
capi militari vendutisi al Papa, come monito per gli altri sudditi. Tuttavia furono abbattute le
mura di San Severo, Foggia, Troia, Larino, Casalnuovo e Civitate e tutte dovettero dare
degli ostaggi.
Sempre per placare gli animi di tutto il Regno e ristabilire un ordine assoluto, per Gaeta fu
ordinato da Federico stesso ai Saraceni di Lucera di distruggerne vigneti e frutteti, accecare



e tagliare il naso ai nobili e agli esponenti dell'alto clero per poi cacciarli nudi dalla città,
tagliare il naso alle donne, i testicoli ai bambini, radere al suolo le mura, le torri e tutte le
case tranne le chiese. Tuttavia non vi è prova che questa rappresaglia fosse poi eseguita, ma
era stata emessa appunto per far  terminare tramite il  terrore  ogni altro  atto di  violenza.
L’immagine dell’Imperatore malvagio ne trasse molto alimento e il non accaduto valse più
dell’accaduto.
Federico però non invase lo Stato della Chiesa per arrivare ad un accordo, al quale Gregorio
non poté sottrarsi per il fallimento delle sue iniziative anti imperiali. La merce di scambio di
cui facevamo menzione in precedenza per la Crociata a Gerusalemme ora tornava, sia pure
per la strada tortuosa di quella delle Chiavi. Nel frattempo Gregorio IX tornò a Roma nel
febbraio 1230, richiamato dal popolo, dopo che durante la sua assenza si erano verificati
eventi tragici per Roma, ossia un'inondazione del Tevere ed una spaventosa carestia.
Le trattative furono condotte da Ermanno di Salza per la Corte e dal Cardinale Tommaso di
Capua  (†1242)  per  la  Curia.  Esse  furono  abbastanza  lunghe.  Alla  fine  Tommaso  e  il
confratello Jean Halgrin d’Abbeville  (†1237), Vescovo di Sabina assolsero Federico per
conto  di  Gregorio.  Nel  luglio  1230  Imperatore  e  Papa  sottoscrissero  la  Pace  di  San
Germano, poi ratificata a Ceprano, con cui il primo fece numerose concessioni alla Santa
Sede in Sicilia e promise di non invadere lo Stato Pontificio, mentre il secondo lo assolse
dalla scomunica, il 28 agosto. Gli ecclesiastici siciliani vennero liberati dalle tasse comuni,
dal foro civile e dal diritto di approvazione delle elezioni episcopali. Federico II tolse il
bando ai Comuni lombardi che gli si erano ribellati. Il 1 settembre Gregorio IX e Federico II
si incontrarono ad Anagni e si riconciliarono ufficialmente. L’Imperatore mangiò a casa del
Pontefice. La questione generale della Lombardia e dei Comuni non  fu affrontata, ma il
Papa non li aveva abbandonati. 
Un nodo importante fu quello di Gaeta. Gregorio IX le aveva promesso, durante l'assenza di
Federico, che da quel momento in poi non sarebbe stata soggetta ad alcun altro governo o
potere.  Tuttavia,  ciò  ignorava  i  diritti  di  Federico,  ulteriormente  messi  in  discussione
dall'assassinio di un messaggero imperiale in città. Ad Anagni, la questione di Gaeta era
probabilmente  già  stata  risolta  a  favore  dell'Imperatore.  Rimandando  per  lungo  tempo,
Federico volle screditare pubblicamente il Papa agli occhi dei suoi sudditi meridionali; solo
nel giugno del 1233 accettò l’accordo.
L’Imperatore credeva di aver ottenuto la neutralità della Chiesa in vista del suo progetto di
riunire l’Italia sotto il suo dominio, ma si sbagliava e di grosso. 

INTERMEZZO DI COLLABORAZIONE TRA GREGORIO E FEDERICO

Nei nove anni di non facile tregua che seguirono, il Papa e l’Imperatore collaborarono con
reciproco vantaggio, ma non regnò mai la fiducia tra loro. 
Nel 1231 il  Pontefice intravide il  rischio per la Chiesa insito nell’assolutismo imperiale,
cercando di dissuadere Federico dal promulgare il Liber Augustalis, ossia le Costituzioni di
Melfi,  ma  senza  successo.  Esse  furono  varate  nel  settembre  di  quell’anno.  Erano  un
grandioso monumento giuridico,  che riunivano in sé  il  vecchio  diritto  civile,  penale  ed
amministrativo e la legislazione finanziaria normanna. Federico fece del suo Regno uno
stato di funzionari molto efficiente, in cui contava solo la volontà del sovrano e ogni diritto
da  essa  discendeva.  L’Imperatore,  incorporando  in  esse  la  più  aspra  legislazione
antiereticale, compresa la pena capitale, tentò di addolcire la medicina al Papa. Ma questi
mangiava amaro ogni volta che Federico riduceva le concessioni di Ceprano alla Chiesa



siciliana, i cui centoquaranta prelati non potevano essere tanto autonomi in uno Stato così
accentrato. Da qui i continui motivi di frizione con Roma.
Sempre  nel  1231,  precisamente  nel  novembre,  Federico  II  si  avviò  decisamente  alla
ricostituzione della potenza imperiale in Italia e tenne la Dieta di Ravenna. I Comuni, come
avevano fatto con Federico Barbarossa  e come avevano ripetuto nel 1226, ricusarono i
capitolari e chiusero le porte innanzi all’esercito dell’Imperatore. Questi comminò loro il
bando. Gregorio IX, lealmente, cercò più volte di mediare tra il sovrano e i sudditi ribelli,
tra il 1231 e il 1235 e tra il 1236 e il 1237, ma le posizioni delle parti erano inconciliabili. 
Federico dal canto suo prestò soccorso a Gregorio quando questi fu costretto a fuggire da
Roma, sia nel 1232 che nel 1234, per i suoi scontri con i Romani. Nel maggio del 1234
alcuni violenti  tumulti,  organizzati  in Roma dal senatore Luca Savelli  (1190-1266) e da
varie famiglie ghibelline ostili a Gregorio IX, costrinsero quest'ultimo a fuggire in Umbria.
Federico  accorse  in  armi  e  si  unì  a  Montefiascone,  nell'agosto  del  1234,  alle  milizie
pontificie  guidate  dal  cardinale  Raniero Capocci  (†1250).  L'armata  assediò,  alla  fine  di
agosto dello stesso 1234, l'esercito del Savelli, asserragliato nella rocca di Respampani, a
sud di Viterbo. Dopo una ventina di giorni, l'Imperatore abbandonò l'assedio, lasciando il
comando al Cardinale che, nonostante alcune difficoltà, riuscì a infliggere ai Romani una
dura sconfitta, costringendoli a sottoscrivere, nel marzo 1235, onerosi accordi di pace con il
Pontefice, che rientrò a Roma solo nel 1237. Non si può tuttavia escludere che lo stesso
Imperatore fosse dietro almeno alla prima rivolta antipapale, se non ad entrambe. 
L’anno successivo Gregorio IX si  schierò risolutamente con Federico II  contro il  figlio
Enrico VII che gli si era ribellato. Enrico, Re di Germania, non condivideva le concessioni
fatte dal padre ai grandi feudatari tedeschi e che erano culminate nel 1232 con lo Statutum
in favorem Principum, in quanto avrebbe voluto che anche oltralpe si realizzasse un potere
monarchico  centralizzato.  Il  giovane  Re  era  invece  favorevole  alle  città  tedesche.  Ma
Federico non poteva alienarsi il  consenso dell’aristocrazia germanica, il  cui aiuto gli era
indispensabile per lottare contro i Comuni e la cui fedeltà era il prerequisito perché potesse
occuparsi pacificamente del Regno di Sicilia. Il Papa, dal canto suo, era contento del fatto
che  il  regime  feudale  si  consolidasse,  a  scapito  del  potere  regio,  nel  cuore  stesso
dell’Impero, dove peraltro era potentissima l’aristocrazia ecclesiastica. Perciò l’alleanza di
Gregorio e Federico contro Enrico VII era scritta nelle stelle. Il Re tedesco, che nel 1231,
dopo le deliberazione della Dieta di Ravenna a cui non aveva partecipato, aveva giurato
fedeltà al padre incontrato a Cividale del Friuli nel 1232, tornato in Germania aveva ripreso
ad opporglisi.
Federico chiese allora all'arcivescovo di Treviri Teodorico di Wied (1212-1242) di ricordare
personalmente al figlio il giuramento di obbedienza prestato a Cividale. Enrico VII chiese
quindi al Papa, nel caso avesse violato il suo giuramento, di scomunicarlo senza indugio su
richiesta  dell'Imperatore.  Nel  frattempo,  come  vedremo,  il  Re  entrò  in  contrasto  con
Gregorio e col padre per la  sua politica giudicata fiacca contro gli  eretici.  Fu così  che,
quando  si  ribellò  nel  1235  alleandosi  con  la  II  Lega  Lombarda,  Enrico  VII  venne
scomunicato dal Papa su istanza  dell’Imperatore, che lo sconfisse lo stesso anno, tenendolo
prigioniero fino alla morte, avvenuta in circostanze misteriose nel 1242, in diverse fortezze
del meridione d’Italia.  Le richieste di  clemenza di  Gregorio verso Enrico erano rimaste
inascoltate. 
Nel 1236 Federico riprese la guerra contro i Comuni, nonostante l’opposizione del Papa.
L’Imperatore pretese che Gregorio lanciasse l’anatema contro di essi, ma questi rifiutò. Nel
settembre di quell’anno Federico si impossessò del Triveneto, dove contava sull’appoggio



di Ezzelino III da Romano (1194-1259), che ne divenne il signore. Federico II arrivò nei
pressi di Verona, a Valeggio sul Mincio; saccheggiò poi Vicenza. L'Imperatore tornò poi in
Germania per domare la rivolta di Federico II d'Austria (1230-1246). Nel febbraio del 1237
l’Imperatore  fece  eleggere  nella  Dieta  di  Vienna  suo  figlio  Corrado  IV  nuovo  Re  di
Germania,  senza  interpellare  il  Pontefice.  Egli  aveva  nove  anni  e  diventava  così  il
successore  designato  al  trono imperiale.  In  Italia  il  Gran maestro  dell'Ordine  teutonico,
Ermanno  di  Salza,  nel  maggio  1237  fece  sapere  da  Brescia  che  l'Imperatore  avrebbe
represso nel sangue ogni tentativo di rivolta. 
Fallite le ultime trattative tra la Corte e i Comuni per mediazione della Curia, nell’estate del
1237 lo Svevo armò un nuovo esercito e marciò da Augusta verso il Brennero, fermandosi
per prima cosa a Verona. Furono i Legati apostolici, i vescovi di Treviso e Reggio Emilia,
Tisone (1209-1245) e Niccolò Traversi (1211-1243), ad indurre Verona alla resa, nonostante
questa avesse millantato con l’Imperatore una alleanza con la Santa Sede. Tuttavia a questi
convenne dare credito a tali voci, per usarle come strumento di propaganda antipapale.
L'esercito  imperiale  puntò  verso  Mantova,  che  preferì  arrendersi  piuttosto  che  vedersi
saccheggiata, quindi fu la volta di Bergamo, che fece lo stesso. Federico II iniziò le ostilità
strappando  ai  bresciani  numerosi  centri  come  Goito  e  Montichiari,  anche  se  il  grosso
dell'esercito lombardo fece in tempo ad arrivare a Brescia. L'esercito della Lega Lombarda,
era comandato da Pietro Tiepolo (†1237), figlio del doge di Venezia Jacopo Tiepolo ([1170]
1229  -1249). Il  27  novembre  l’armata  dell’Imperatore  sbaragliò  le  forze  comunali  a
Cortenuova e Federico fu ad un passo dall’estendere il suo dominio a tutta la Lombardia. Il
Carroccio  fu  mandato  a  Roma  in  Campidoglio,  quale  velato  monito  al  Papa  troppo
intraprendente,  accompagnato  da  una  missiva,  per  attestare  la  potenza  dell'Impero  e
sobillare  il  partito  ghibellino.  Esso fu accolto  trionfalmente  ed esposto  in  Campidoglio.
Federico  intimò  che  al  manufatto  venisse  riservato  ogni  onore  e  fosse  opportunamente
conservato. Tale gesto spinse i ghibellini di Pietro Frangipane ad una nuova sommossa. Il
Papa fu costretto nuovamente, nel luglio 1238, ad abbandonare la città alla volta di Anagni.
Il conflitto tra guelfi e ghibellini romani si risolse con la vittoria dei guelfi ed il ritorno di
Gregorio  IX  a  Roma  nell'ottobre  dello  stesso  anno.  Pietro  Tiepolo  fu,  nel  frattempo,
spietatamente giustiziato. 
La II Lega Lombarda nel frattempo si sciolse. Lodi, Novara, Vercelli, Chieri e Savona si
sottomisero al potere imperiale, mentre Amedeo IV di Savoia (1197-1153) e Bonifacio II
del Monferrato (1202-1253), aggregatisi alla Lega per impulso di Onorio III, si sottomisero.
Milano, che, erroneamente, non fu assediata da Federico II, si offrì di firmare la pace, ma la
pretesa della resa a discrezione di Milano stessa e delle città sconfitte animò in esse una
ulteriore volontà di resistenza ad oltranza. Milano, Alessandria, Brescia, Piacenza, Bologna
e  Faenza  si  allearono  e  proseguirono  la  lotta.  L’assedio  di  Brescia,  fatto  dalle  truppe
federiciane,  si  protrasse  inutilmente  per  tre  mesi,  dal  9  luglio  al  9  ottobre  del  1238,
nonostante esse fossero rimpolpate da mercenari di tutta Europa e dai fedelissimi guerrieri
saraceni  al  servizio  dell’Imperatore.  La  sconfitta  dei  Comuni  avrebbe  significato
l’instaurazione di un regime assolutista anche nel Regno d’Italia, verso il quale ancor di più
valevano le remore della Santa Sede espresse a proposito delle Costituzioni di Melfi. La fine
delle  città  autonome  avrebbe  peraltro  privato  lo  Stato  della  Chiesa  di  quella  cintura
protettiva  che  esse  gli  offrivano  nei  confronti  del  potere  imperiale.  Era  dunque  solo
questione  di  tempo che  il  conflitto,  sia  sul  piano dei  principi  che  su  quello  pratico,  si
riaccendesse tra i due poteri universali del Medioevo.



In parallelo, infatti, si era sviluppata infatti la tormentata relazione tra il Papa e l’Imperatore.
Il  29  febbraio  1236  il  Pontefice  aveva  scritto  allo  Svevo  respingendo  l’accusa  di  aver
favorito  la  rinascita  della  Lega  Lombarda  e  di  aver  appoggiato  tresche  antimperiali  in
Toscana e Veneto. Inoltre gli aveva chiesto di essere più mite con i nobili siciliani che aveva
punito per la loro presunta vicinanza politica alla Chiesa. La missiva conteneva anche delle
lamentele sulla violazione delle libertà ecclesiastiche siciliane, concesse a Ceprano. Il 17
agosto dello  stesso anno Gregorio  IX aveva scritto  al  Cardinale  Vescovo di  Palestrina,
Giacomo de Pecorara (†1244), perché esprimesse all’Imperatore le sue lagnanze e le sue
repliche alle accuse mosse da lui alla Chiesa Romana. Laddove Giacomo non avesse potuto
recarsi alla Corte, era stato pregato di farsi latore della stessa missiva al Cardinale Guala
Bicchieri, Legato in Italia settentrionale per la lotta all’eresia. Il 23 ottobre Gregorio IX si
era lamentato nuovamente con l’Imperatore delle sue prevaricazioni sulla Chiesa siciliana,
rammentandogli che doveva essere sottomesso al Papa come tutti i sovrani terreni in campo
religioso. Nell’epistola, Gregorio aveva citato i precedenti degli Imperatori virtuosi, aveva
accusato Federico di aver fomentato col denaro la seconda rivolta di Pietro Frangipane in
Roma e si era appellato alla Donazione di Costantino per giustificare l’esercizio del pieno
potere sulla città da parte del Pontificato. Aveva rammentato inoltre il diritto alla translatio
Imperii che la Santa Sede desumeva anche, ma non solo, dalla Donazione stessa. Gregorio
IX aveva  rivendicato  altresì  la  sua  primazia  e  ne  faceva  discendere  interventi  concreti,
perché ancora scrisse a tutte le autorità della Lombardia, del Triveneto e della Romagna per
indicare la sua volontà di giungere ad una regolamentazione generale della lotta all’eresia,
della libertà ecclesiastica e dell’amministrazione imperiale. Ma Federico II aveva seguito la
sua  strada  senza  tentennamenti.  Il  Papa  si  era  preparato  così  ad  un  riposizionamento
politico,  prima  che  Federico  II  diventasse  il  padrone  d’Italia.  La  cosa  divenne
imprescindibile dopo Cortenuova.

LA SECONDA FASE DELLA LOTTA TRA GREGORIO E FEDERICO

Nel 1238 riprese infatti la lotta tra Impero e Sacerdozio. Federico mirava chiaramente al
dominio su tutta l’Italia, compresa Roma, di cui voleva fare la capitale almeno morale del
suo Impero, federe all’ispirazione ottoniano salica di cui abbiamo parlato. Era un dominio
che  ancora  gli  sfuggiva,  e  quindi  era  necessario  combattere  prima  che  si  instaurasse.
Nell’ottobre del 1238 inviò suo figlio Enzo (1220-1272) a regnare sulla Sardegna, senza
tener conto della sovranità feudale della Chiesa sull’isola e anzi combinando per lui  un
matrimonio con una principessa locale, Adelasia di Torres (1207-1259), vedova di Ubaldo
II Visconti (1207-1238), Giudice di Torres e Gallura. Ciò non poteva essere accettato dal
Papa, visto che la Sardegna era stata promessa alla Santa Sede dalla stessa Adelasia e che
ora era stata indotta a rimangiarsi la parola. Gregorio reagì inviando in Lombardia il suo
legato  Gregorio  di  Montelongo (1200-1269), per  riunire  in  una  sola  Lega  tutte  le  città
ribelli. Il Papa poi si alleò con Venezia e con Genova. Lo scopo era allestire una spedizione
nel Regno di  Sicilia,  da sottrarre  a Federico da parte del  suo legittimo signore feudale,
appunto il Papato. Ai primi di marzo del 1239 Federico tentò di provocare una nuova rottura
tra il Papa e la sua Curia. Gregorio tuttavia intercettava la corrispondenza tra i Cardinali e il
sovrano e vanificò il tentativo. Il Papa riaffermò risolutamente la sua autorità su Roma. Nel
febbraio del 1239 l’Imperatore promulgò un editto che obbligava tutti ad un boicottaggio
completo dei Comuni. La cosa spinse il Papa alla rottura. Egli il 20 e il 24 marzo, da Rieti,
scomunicò nuovamente Federico, per la politica che seguiva in Sicilia contro le immunità



ecclesiastiche  contravvenendo  agli  accordi  di  Ceprano,  oltre  che  per  i  suoi  tentativi  di
impossessarsi di Roma. La questione lombarda, che aveva fatto traboccare il vaso, rimaneva
ufficialmente fuori dalla disputa tra i due Soli. La sentenza venne fatta conoscere a tutto il
mondo cristiano. 
Federico II allora scrisse anche egli a tutti gli Stati europei, cercando di tirare i sovrani dalla
sua parte contro il rischio di un massiccio ritorno alla politica di supremazia di Innocenzo
III, che aveva fatto collezione di monarchi deposti e scomunicati. L’Imperatore chiese poi la
convocazione di un Concilio Universale che giudicasse e deponesse il Papa, rivolgendosi,
nel 1239, con una lettera ai Cardinali,  che egli appellava quali successori degli Apostoli.
Tale missiva attesta il grande prestigio che aveva raggiunto il Sacro Collegio ma anche il
rischio  di  una  sua  evoluzione  corporativa,  che  avanzasse  pretese  sul  Primato  romano.
Dimostrava anche che l’Imperatore voleva tornare alla politica altomedievale di supremazia
dell’Impero sul Sacerdozio. Gregorio IX, vanificato il tentativo di Federico rinsaldando i
suoi legami coi Cardinali, lo bollò come blasfemo e precursore dell’Anticristo, lo accusò di
negare ogni religione – compresa l’islamica e l’ebraica – e di non credere nella Perpetua
Verginità della Madonna, né in alcun dogma e di professare solo fiducia nella sua ragione. 
Scrivendo all’Arcidiacono di Passau, suo legato, Alberto di Behaim, riprese il suo antico
progetto di sostituire Federico sul trono. Autorizzò i suoi Legati in Lombardia e Germania a
predicare  nuovamente  una  Crociata  contro  lo  Svevo per  radunare  soldati  da  mettere  in
campo contro di lui. Tale Crociata fu la prima bandita contro un Imperatore in casa sua. Non
si trattava di peregrinare in armi verso un santuario da liberare, ma di recarsi in soccorso
presso  le  membra mistiche  del  Cristo,  il  Tempio  vivo dello  Spirito,  perseguitate  da  un
sovrano  precorritore  dell’Anticristo.  Era  una  Crociata  fortemente  escatologica  e  fu
un’ennesima innovazione introdotta da Gregorio nella teoria e nella prassi della Lotta tra
Impero e Sacerdozio. La lettera di Gregorio era forse la più violenta mai scritta da un Papa
contro un Imperatore. Ovviamente i Comuni italiani accolsero volentieri l’appello papale.
L’Imperatore  reagì  da  par  suo  accusando  Gregorio  di  essere  lui  stesso  il  cavallo  rosso
dell’Apocalisse. 
La  situazione  politica  divenne  tuttavia  stagnante  per  Gregorio:  la  Crociata  contro
l’Imperatore non decollò, perché i principi tedeschi gli rimasero fedeli e i Comuni, di fatto,
mantennero  un  equilibrio  di  forze  sufficiente  per  difendersi  ma  non  per  passare  al
contrattacco. Infatti nel 1239 essi sembrarono prevalere in Lombardia e nel Triveneto, ma
nel  1240  Federico  II  prese  la  Marca  di  Ancona  e  il  Ducato  di  Spoleto,  allo  scopo  di
annettersi il dominio temporale della Chiesa. Nessuno Stato europeo si schierò dalla parte
del Papa o dell’Imperatore, che però incassò l’atteggiamento benevolo dell’Impero Latino
d’Oriente. 
Il Papa rispose convocando un Concilio Ecumenico per giudicare l’Imperatore, da tenersi
nella Pasqua del 1241. Era una grande mossa desunta dall’analoga iniziativa dello Svevo. Se
il Concilio avesse emesso sentenza, nessuno avrebbe potuto modificarla, nemmeno il Papa,
e  avrebbe  instaurato definitivamente  la  ierocrazia  in  Europa.  Federico  reagì  all’immane
pericolo intercettando la flotta genovese che trasportava i prelati a Roma, che non potevano
viaggiare per le vie di terra chiuse proprio da lui. Nella Battaglia dell’Isola d’Elba, presso lo
scoglio di Montecristo, tra il 3 e il 4 maggio, la flotta ghibellina di Pisa, guidata dal re Enzo,
sbaragliò quella guelfa genovese e molte navi affondarono coi Vescovi a bordo. Altri cento
vennero  catturati,  assieme  a  tre  Legati.  La  sacrilega  impresa  era  senza  precedenti.  Ciò
impedì qualsiasi ulteriori negoziati con l'Imperatore e causò anche l'allontanamento dalla
Curia del cardinale Giovanni Colonna (†1244), al quale, all’inizio del conflitto, l’Imperatore



si era rivolto per una mediazione. Il Colonna, dopo essersi rifugiato a Palestrina, chiese alle
milizie imperiali di muovere contro Roma. La famiglia Orsini, allora, nel 1241 assediò la
sua roccaforte nell'Urbe, il Mausoleo di Augusto, e poi distrusse suoi palazzi in città. Matteo
Rosso Orsini (1180-1246) fu nominato nuovo e unico senatore di Roma da Gregorio IX, in
sostituzione dei precedenti senatori Oddone Colonna (1190-1256), nipote del Cardinale, e
Annibaldo Annibaldi (1180/1190-1253). L'Orsini tenne prigioniero il cardinal Colonna per
circa un anno e mezzo, dall'autunno del 1241 alla primavera del 1243. All’inizio di agosto,
comunque,  Federico  era  a  Tivoli;  le  truppe  imperiali  si  avvicinarono  a  Roma  e
l’accerchiarono per poi assediarla. Gregorio, per tenere la città sotto il suo controllo, inviò
dei  Legati  al  campo  imperiale,  ma  Federico  rifiutò  ogni  trattativa.  Ora  il  Papa  poteva
resistere ad oltranza in attesa dell’attacco finale, forte dell’appoggio dei Romani, ai quali
aveva  dimostrato  la  sua  volontà  di  pace.  Tuttavia  l’assalto  non  ebbe  luogo  perché,
nell’assolata  estate  capitolina,  l’anziano  Pontefice,  che  attendeva  il  suo  destino  con
incrollabile coraggio, morì il giorno 22.
L’Imperatore, che aveva sempre dichiarato di combattere Gregorio e non la Chiesa, si ritirò
in  Sicilia  in  attesa  degli  eventi.  Fu  un  errore,  per  lui,  di  incalcolabile  portata,  ma
provvidenziale per la Santa Sede. 
La profezia di Gioacchino da Fiore, che aveva annunziato la persecuzione imperiale contro
la Chiesa sotto Federico Barbarossa, il figlio e il nipote, si era verificata. In effetti questa
terza lotta tra Impero e Sacerdozio, dopo quella delle Investiture e quella del Barbarossa,
aveva dei caratteri apocalittici che le precedenti avevano avuto solo in parte o non avevano
avuto affatto. Sebbene le due parti dichiarassero di non lottare contro l’istituzione avversaria
ma contro chi la ricopriva, la pubblicistica animata dalle rispettive Corti radicò il contrasto
nel ferreo mondo dei princìpi e senza lesinare argomentazioni polemiche di rara violenza.
Una tale guerra era destinata a terminare solo con la sconfitta completa di una delle parti in
lotta. Non vi era più spazio per le ambiguità. La Cristianità non poteva avere due teste e
l’unica superstite poteva essere o la teocrazia imperiale o quella pontificia. 

IL PONTIFICATO INTIMO DI GREGORIO IX

Gregorio IX, dopo un processo canonico tenutosi tra Assisi e Perugia tra il 10 giugno e il 18
luglio del 1228, con la bolla  Mira circa nos pubblicata nel capoluogo umbro, il 29 luglio
dello stesso anno canonizzò a furor di popolo San Francesco d’Assisi, a soli diciotto mesi
dalla morte. Sempre nel 1228, dopo la canonizzazione, il Papa indirizzò a tutto il mondo una
Bolla  su  Francesco,  la  Sicut  fiale  auree,  che  magnificava  le  virtù  del  nuovo  Santo.  Il
Pontefice compose parte dell’Ufficio della festa del nuovo Santo e anche alcuni Inni in suo
onore. 
Gregorio, inoltre, il 3 luglio 1234, canonizzò anche San Domenico di Guzman. Nella bolla
di  canonizzazione,  la  Fons sapientiae  Patris, il  Papa definì  quest’ultimo un “uomo che
viveva secondo la regola degli Apostoli, un uomo evangelico sulle orme del suo Redentore”.
Nella stessa Bolla Gregorio definì i Predicatori “la luce delle nazioni donata dalla Sapienza
di Dio”.  Il Papa si servì dei Predicatori per l’Inquisizione, riempì i conventi domenicani di
privilegi e scelse tra le loro fila molti suoi consiglieri e collaboratori. 
Nel 1230 Gregorio intervenne nella disputa appena nata sulla povertà tra i Francescani, in
quanto  alcuni  di  essi  si  rifacevano  ai  consigli  radicali  del  Fondatore  espressi  nel  suo
Testamento. Questo però esplicitamente menzionava il  diritto del Cardinale Protettore di
pronunziarsi sui frati che non avessero osservato la Regola o l’avessero voluta cambiare.



Ora il Cardinale Protettore era diventato Vescovo di Roma e aveva una doppia autorità,
quella che gli aveva dato San Francesco e quella che gli aveva dato Nostro Signore. Il Papa,
con la bolla Quo elongati, rispondendo ad una precisa interrogazione, dichiarò che i precetti
testamentari del Poverello non erano giuridicamente vincolanti. Le uniche norme cogenti
erano quelle della Regula bullata, della quale la Bolla era una interpretazione ad un tempo
nuova e autentica. In nove punti - concernenti la distinzione tra comando e consiglio, la
facoltà  di  trattare  del  denaro  per  usi  di  sostentamento  o  di  elemosina,  le  proprietà
dell'Ordine di beni mobili,  la discrezionalità dei Ministri  generali,  provinciali  e vicari in
materia  di  peccati  e  di  ammissione  od  espulsione  dall'Ordine  -  si  trattò  di  una  vera
riscrittura. 
Gregorio  si  schierò  così  per  l’uso  moderato  dei  beni,  una  sorta  di  via  mediana  tra  il
monachesimo classico e la vita conventuale mendicante, perché, se lasciava intatto il voto di
povertà del  singolo,  permetteva che l’Ordine avesse l’usufrutto di  un patrimonio,  la  cui
proprietà in seguito sarebbe stata riservata alla Santa Sede. Tuttavia questo non impedì che
il movimento degli Spirituali rimanesse in gestazione. Era iniziata la Disputa sulla Povertà.
Il  21 agosto del  1231 Gregorio pubblicò la bolla  Nimis iniqua,  con cui biasimava quei
Vescovi che proibivano ai Francescani la celebrazione degli uffici divini nei loro conventi,
se non in giorni prestabiliti, la costruzione di nuove sedi, la libertà di scelta dei superiori, la
libera  disponibilità  delle  reliquie.  Il  Papa  poneva  così  le  basi  dell’esenzione  giuridica
dell’Ordine dei Frati Minori.
A Gregorio IX va riconosciuto il merito di aver istituzionalizzato il carisma francescano,
incanalandolo al di fuori dell’alveo dell’utopia e permettendogli di arricchirsi di vocazioni,
senza  che  nascessero  duplicati  più  o  meno  infedeli.  Il  Francescanesimo  trovò
definitivamente il suo posto in seno alla Chiesa, grazie al lavoro indefesso dapprima del
Cardinale Ugolino e poi del Papa Gregorio. Il resto che avvenne proveniva dalle tensioni
interne  dell’Ordine,  che  se  avesse  ascoltato  il  Pontefice  si  sarebbe  risparmiato  periodi
dolorosi. Gregorio IX nel 1227 ordinò poi al Beato Tommaso da Celano (1200-1260) di
redigere la prima biografia di San Francesco, la Vita Prima. Essa fu presentata al Papa il 25
febbraio del 1229, in un elegante codice, onde fu detta Legenda Gregorii.
Il Papa definì Sant’Antonio da Padova (1195-1231), l’altro grande francescano dell’epoca
che  predicò  alla  sua  presenza  nel  marzo  del  1228  quando  si  trova  a  Roma,  “arca  del
Testamento e scrigno delle Sacre Scritture” per la sua sapienza biblica profusa nell’oratoria
sacra e ne apprezzò senza riserve l’indefessa opera evangelizzatrice, mentre ne suggellò la
vita canonizzandolo il 30 maggio del 1232 a Spoleto. Antonio martellò gli eretici con la sua
predicazione impreziosita dalla taumaturgia molto più dell’Inquisizione. 
Nel 1228 il Papa concesse a Santa Chiara il Privilegium Paupertatis che autorizzava la sua
vita evangelica. La Santa, che non faceva politica, fu per questo uno dei maggiori sostegni
del  Papato nella  lotta  contro i  suoi  nemici  spirituali.  Fu  lei  a  disperdere,  nel  1240,  col
ciborio  in  mano,  dalla  finestra  del  suo  convento,  i  Saraceni  che,  agli  ordini  dell’ormai
scomunicato Federico II, minacciavano di mettere Assisi a ferro e fuoco.
Molto  diversi  e  drammatici  i  rapporti  con  Elia  da  Cortona  (1180-1253),  discepolo
controverso di San Francesco, del quale il  Papa, quand’era ancora Ugolino di Ostia, era
stato amico. Gregorio IX il 29 aprile del 1227 approvò la costruzione della doppia Basilica
di Assisi, per la quale aveva accettato, proprio tramite Elia, la donazione di un apposito
terreno.  La Basilica  era stata  progettata da  Elia  stesso.  Il  22 aprile  del  1230 il  Papa la
proclamò capo e madre dell’Ordine francescano e il 16 maggio concesse le indulgenze per
la traslazione del corpo di San Francesco di cui diremo. Caduto in disgrazia per aver tentato



di  farsi  eleggere,  a  qualsiasi  costo,  Generale  dell’Ordine  nello  stesso  anno  al  posto  di
Giovanni Parenti (1227-1230), recuperata la fiducia del Papa, nel 1232 venne finalmente
eletto.  Tra il  1235 e il  1237 Elia,  docile strumento di Gregorio, mise al  suo servizio le
risorse spirituali dell’Ordine, anche per l’Inquisizione. Il Papa, sapendo che anche Federico
II stimava Elia, lo inviò presso di lui nel 1238 per una mediazione, ma senza successo.
Tuttavia il governo accentrato e autoritario di Elia produsse una sollevazione delle Province
transalpine. Arnolfo, francescano e penitenziere della Curia, e diversi maestri francescani
universitari la capeggiarono ed esercitarono una forte influenza su Gregorio. Il 15 maggio
1239 si  tenne un Capitolo generale,  alla  presenza del  Papa,  che si  concluse  con la  sua
deposizione. Siccome Elia non voleva ottemperare a tutte le restrizioni decise contro di lui,
decise di rifugiarsi presso Federico II e venne perciò scomunicato da Gregorio IX, con un
atto che, se all’inizio fu  latae sententiae  perché l’Imperatore era stato già anatematizzato,
nel  1240 venne ufficializzato.  Una lettera di  giustificazione di  Elia,  affidata al  generale
francescano Alberto di Pisa (1239-1240), non venne mai consegnata a Gregorio. Di certo,
quando Elia fu deposto, Federico II gli espresse la sua pubblica solidarietà e accusò il Papa
di averlo fatto allontanare perché il frate era vicino alla causa ghibellina. E in effetti Elia
continuò ad accompagnare a lungo lo Svevo scomunicato. La sua vicenda mostrava come
un Ordine tanto in espansione correva il rischio di invischiarsi nella politica. 
Nel 1233 nacque a Firenze l’Ordine dei Servi di Maria, che presero la Regola agostiniana
nel 1240, anche se l’approvazione papale sarebbe venuta dopo la morte di Gregorio, nel
1255. 
Nel 1235 Gregorio IX approvò l’Ordine religioso cavalleresco di Santa Maria della Mercede
o dei Mercedari, fondato, in seguito ad una visione della Beata Vergine Maria tra il 1 e il 2
agosto 1218, da San Pietro Nolasco (1189-1256), da una confraternita laica di Barcellona, e
dedito alla liberazione dei prigionieri cristiani in mano agli infedeli. In seguito tale Ordine
sarebbe diventato mendicante. 
Il  6  aprile  del  1229  Gregorio  diede  nuovi  statuti  ai  Carmelitani.  Nel  1238,  quando  i
Carmelitani, fuggendo davanti ai musulmani trionfanti in Oriente, si impiantarono in Sicilia,
Francia,  Inghilterra  e  Cipro,  il  Papa  non fu  ignaro  del  progetto  di  farne  una  comunità
eremitica. 
Il  28 giugno del 1227 il  Pontefice confermò gli antichi privilegi dei  Camaldolesi.  Nello
stesso anno impiantò i Premostratensi in Livonia e Curlandia. Assistette finanziariamente e
in ogni altro modo i Cistercensi missionari sul Baltico. 
Nel 1231 il  Papa confermò la  filiazione dell’Ordine cavalleresco di  San Giacomo della
Spada all’Ordine di Santiago.
Il 6 febbraio 1236 Gregorio IX confermò la trasformazione dell’Ordine di San Tommaso
Martire di Acri, formato da Canonici Regolari in onore di Thomas Becket, in un Ordine
monastico cavalleresco, operata dal vescovo di Winchester Pietro de Roches. Ad essi il Papa
tuttavia  impose  un  abito  nero  con  una  croce  a  metà  bianca  e  rossa,  per  differenziarli
dall’abito con la croce rossa dei Templari. 
Il 9 maggio 1238 Gregorio IX rammentò energicamente ai Templari di Terra Santa la loro
incombenza di proteggere i pellegrini che andavano a Gerusalemme transitando per la strada
acquistata da Federico II. 
Gregorio IX canonizzò Virgilio di Salisburgo (700-784) nel 1233 ed Elisabetta di Turingia
(1207-1231) nel 1235.
Il  Papa  concesse  ricche  Indulgenze  in  occasione  della  traslazione  dei  Santi  da  lui
canonizzati: un anno per Domenico, un anno per Antonio, un anno e quaranta giorni per



Elisabetta di Turingia; per Francesco, dopo la cerimonia di traslazione avvenuta nella Nuova
Basilica  nel  1230,  tre  anni  per  chi  proveniva  d'Oltremare,  due  per  i  presenti  giunti
d'Oltralpe,  uno per  gli  Italiani;  quaranta  giorni  per  Virgilio  di  Salisburgo.  La  maggiore
rilevanza data ai Santi recenti esaltava l’azione dello Spirito nella Chiesa e galvanizzava la
devozione popolare.
Gregorio IX fu un autentico Papa riformatore e insistette moltissimo sul celibato e la castità
del clero. Nel dicembre del 1231 egli aprì un’inchiesta sull’impudicizia dell’arcivescovo di
Colonia  Enrico  di  Müllenark  (1225-1238)  e  nel  1233  lo  scomunicò. Nel  1235  il  Papa
contestò  una  lunga  lista  di  reati  ad  un  suffraganeo  di  Grado.  Gregorio  stigmatizzò  il
matrimonio dei preti, persino con vedove, e la successione ai chierici nelle proprie funzioni
dei loro figli. Si impegnò inoltre contro la simonia, assai diffusa in Francia. 
Il  Papa  proseguì  sulla  linea  del  contenimento  dell’influenza  ebraica  e  dal  1230  non  si
oppose al sempre più dilagante fenomeno della confisca e della distruzione delle Bibbie
giudaiche. Presso Gregorio IX nel 1238 si era rifugiato l’ebreo convertito Nicholas Donin di
La Rochelle, che diede molto materiale alla propaganda antigiudaica. Donin era un caraita
che  rigettava  l’autorità  talmudica.  Scomunicato  dalla  Sinagoga,  si  era  convertito  al
Cristianesimo.  Recatosi  a  Roma,  presentò  al  Papa trentacinque capi  di  accusa  contro  il
Talmud,  laddove  esso  negava  la  Verginità  di  Maria  Santissima e  la  Divinità  di  Cristo.
Gregorio ordinò di raccogliere tutte le  copie del  Talmud, di  esaminarle e all’occorrenza
distruggerle. In Francia si diede seguito al mandato papale, altrove no. Ovviamente, siccome
le  Toledot Iesu, con il loro blasfemo contenuto, erano realmente presenti nel Talmud, le
censure scattarono meritatamente. Nel 1240 Donin iniziò a Parigi un grande processo al
Talmud, col beneplacito di Luigi IX, nel quadro di una disputa coi maggiori rabbini del
Regno: Yechiel di Parigi (†1268), Moses di Coucy , Judah di Melun e Samuel ben Solomon
di Château-Thierry, che si guardarono bene dal contestare biblicamente i dogmi cristiani.
Ventiquattro carri carichi di copie e di commenti talmudici vennero raccolti e distrutti, nel
quadro della repressione della letteratura giudaica. La traduzione in francese di alcuni brani
del Talmud da parte di Donin cambiò la percezione degli Ebrei. I cristiani consideravano gli
Ebrei  come seguaci dell'Antico Testamento, ma le bestemmie incluse nei testi  talmudici
indicavano che la comprensione ebraica dell'Antico Testamento differiva da quella cristiana.
Donin sperava di abolire il Talmud per facilitare la conversione del suo popolo.
Gregorio  IX inviò i  suoi  Legati,  generalmente  frati  mendicanti,  ai  Sultani  di  Damasco,
Iconio, Aleppo e Baghdad, a partire dal 1233, per ottenere o mantenere il permesso di curare
i  cristiani  in loco,  ma senza avviare,  a  quanto sembra,  nessuna missione.  Tuttavia tra i
religiosi mandati oltremare non pochi tentarono di convertire i musulmani e vennero perciò
spesso martirizzati. 
Nel 1237 il Patriarca di Antiochia di Siria, Ignazio III David (1222-1252), monofisita, aderì
alla Chiesa Cattolica. Ma questa unione fu di breve durata.

GREGORIO IX LEGISLATORE 

Gregorio promulgò molte leggi. Tra di esse rammentiamo quella che riservò esclusivamente
e definitivamente al Papato le beatificazioni e le canonizzazioni. Ma è per un’altra ragione
che egli è entrato nella storia del diritto canonico. 
Il 5 settembre 1234, con la bolla Rex Pacificus, il Papa pubblicò la prima raccolta completa
ed  autorevole  delle  decretali  pontificie,  il  Liber  Extra  Vagantium  Decretalium  o



Decretalium  Gregorii  IX  Compilatio,  compilata  su  suo  ordine  dal  domenicano  San
Raimondo di Peñafort (1195-1275) tra il 1230 ed il 1234. 
Raccolta completa e ordinata  di  tutte  le  decretali  dei  cento anni  precedenti  raccolte per
argomenti,  essa  fu  la  fonte  principale  del  diritto  canonico  fino  alla  promulgazione  del
Codice di Diritto Canonico del 1917. A sua volta, il  Liber, noto anche come Corpus Iuris
Canonici – in quanto corrispettivo ecclesiastico del  Corpus Iuris Civilis Iustinianei,  anche
se di tale  Corpus  ne era solo una parte –  si basava soprattutto sui decreti del IV Concilio
Lateranense, dei quali, su settanta, cinquantanove entrarono nell’opera giuridica gregoriana.
L'espressione extra vagantium indicava le decretali che erano rimaste fuori dalla raccolta di
Graziano.  L'opera  è  senza  commenti,  divisa  in  cinque  libri,  suddivisi  in  titula,  rubrica
summaria e summarii. Essa riportava sia le definizioni dogmatiche, sia le norme liturgiche.
Tutte le leggi ecclesiastiche universali antecedenti, contrarie alle norme presenti nel Liber,
furono  abrogate.  Il  Corpus  fu  il  primo  codice  legislativo  unitario,  ufficiale,  autentico,
universale, esclusivo della Chiesa. In esso, accanto alle Decretali, che venivano da sempre
pubblicate  come  risposta  a  quesiti  posti  al  Papa,  erano  presenti  anche  moltissime
Costituzioni, redatte da Gregorio e altri Papi spontaneamente. Esse attestavano la crescita
dell’autorità sovrana del Vescovo di Roma. Il  Corpus conteneva millesettecentosettantuno
capitoli  tratti  dalla  compilazione  di  Bernardo  di  Pavia,  centonovantuno  dai  Registri  di
Gregorio e nove di altra provenienza. 
Nel 1234 il Papa inviò il  Liber a Bologna, Parigi e Padova per farlo studiare. Gregorio IX
segnò così l’apice dell’età aurea del diritto canonico, che continuò a svilupparsi dopo di lui
ma sulla falsariga che egli aveva fissato. Il Papato, reso fulgido dall’ascesa al suo Soglio di
insigni giuristi, fu il faro della civiltà giuridica, potendo, con la teoria formulata e la prassi
realizzata dai singoli Pontefici e dai loro discepoli inchiavardati nei ruoli principali della
Chiesa,  svolgere  senza  contrasti  e  con  immenso  prestigio  il  ruolo  di  guida  del  mondo
cristiano. 
Dopo la promulgazione del Corpus, iniziò l’età di massima fioritura dei decretalisti. Coevi
di Gregorio, commentarono la sua opera monumentale. Furono Tancredi (†1243-1236) e
Giovanni Teutonico (†1245-1246), che ancora si cimentarono con le cinque Compilazioni
precedenti l’opera giuridica del Papa; Riccardo Anglico (†1237), Gilberto Anglico, Alano
Anglico,  Lorenzo  Ispano  (†1248),  lo  stesso  Raimondo  di  Peñafort,  Goffredo  di  Trani
(†1245), Bernardo de Botone di Parma (†1266), Sinibaldo Fieschi poi Innocenzo IV, e il
grande Cardinale Enrico di  Susa (†1270).  Furono,  costoro,  i  Primi Decretalisti.  Sarebbe
stato il celebre Giovanni Andrea (1270-1348) a realizzare il più monumentale commento
alle decretali. Il processo di studio e assimilazione, conseguente a quello di produzione e
codifica, durò quindi un secolo. In esso la costituzione ecclesiastica medievale si formò e si
consolidò,  mostrando al  mondo la  superiorità,  l’efficacia  e  la  cogenza dell’ordinamento
della Chiesa Latina. Come abbiamo detto parlando a suo tempo di Alessandro III, i canonisti
non svilupparono una teoria generale del potere giuridico della Chiesa, ma lo presupposero
nelle loro lezioni, dispute e commentari, nei quali si occuparono dei mille problemi specifici
che sorgevano dall’incessante mutamento delle strutture. Del resto anche la teologia non
aveva ancora trattati ecclesiologici, ma essa sapeva che la Chiesa dei giuristi andava messa
insieme a quella che è costituita dai fedeli  quali  mistiche membra del  Cristo e che è il
fondamento  e  presupposto  di  quella  legale.  Le  circostanze  storiche  e  culturali  tuttavia
misero in primo piano la Gerarchia rispetto al Popolo di Dio, con una tendenza che si sta
invertendo  solo  ai  giorni  nostri.  Perciò,  partendo  dalla  costituzione  ecclesiastica  di
quest’epoca, si possono individuare elementi istituzionali stabili, che però, nell’ambito delle



trasformazioni  storiche,  ciascuno  e  tutti  insieme,  si  modificarono,  diminuirono  o
aumentarono di  importanza, si rinnovarono e,  quando vennero enfatizzati,  singolarmente
soppiantarono o paralizzarono gli altri. 
Il  metodo  dell’insegnamento  scientifico  del  diritto  canonico  erano  simili  a  quelli  delle
facoltà teologiche, specie di Parigi. La lezione, intesa come lettura commentata dei testi, era
affiancata, tra le attività didattiche, dalla discussione delle principali questioni trattate in
essa e svolta tra docenti e studenti. Entrambi i momenti vennero fissati nelle opere scritte
dai  maestri,  chiamate letture,  degli  alunni,  dette trascrizioni,  e  in  genere nelle questioni
disputate. Importanti divennero le raccolte delle glosse e poi le grandi somme, intesi come
manuali e trattati per la prassi. Gli apparati, ossia le somme con il commento esegetico del
testo, ne furono la manifestazione più compiuta. I commenti a loro volta trattavano solo
alcune parti del diritto. Una menzione meritano le somme penitenziali, via via spostatesi nel
campo morale e pastorale. 

LA CURIA DEL XIII SECOLO 

Strettamente connesso al tema canonistico è quello del governo della Chiesa, esercitato dai
Papi tramite la Curia, alla quale essi, in qualità di giuristi e compreso Gregorio, diedero una
struttura  sempre  più articolata,  flessibile  e  poderosa.  Non mancarono semplificazioni  di
questo  strumento  che  era  il  più  idoneo  a  reggere  una  Chiesa  che  oramai  aveva  una
legislazione  omogenea  ma  manteneva  ampie  autonomie  locali.  Destinata  a  funzioni
amministrative, giurisdizionali e di governo, la Curia doveva essere sempre efficiente, anche
se i poteri decisionali spettavano sempre al Papa, che li esercitava in ultima istanza nel suo
Concistoro. Essa governava anche lo Stato pontificio. L’amministrazione era divisa tra la
Cancelleria e la Camera Apostoliche. La pratica giudiziaria era suddivisa tra la Penitenzieria
Apostolica per il foro interno e l’Udienza delle Cause o del Sacro Palazzo, che poi sarebbe
diventata la Sacra Rota Romana. Vi era poi una Cappella per il servizio liturgico e il cui
personale  doveva  essere  pronto  anche  per  missioni  diplomatiche  ed  era  in  continuo
aumento. Uno stuolo di dignitari, funzionari e impiegati anche laici pensavano all’alloggio,
al mantenimento e all’ordine del personale di Curia, nonché all’organizzazione delle loro
missioni in trasferta. 
La Cancelleria sbrigava la corrispondenza e il suo nome è attestato dal 1182, ma esisteva
ovviamente da prima. Era stato Onorio III ad abolire la carica di Cancelliere, vacante dal
1187, e a sostituirla con quella di Vice Cancelliere, che non ebbe mai la porpora fino alla
fine  del  secolo.  Circondato  dai  sette  Notai,  dal  Correttore,  dall’Uditore  delle  lettere
contestate, dagli Abbreviatori, dagli Scrittori e dai Bollatori, il Vice Cancelliere depositava
nel  fine  settimana  il  sigillo  presso  il  Camerlengo.  Solo  dalla  metà  del  secolo  il  Vice
Cancelliere emerse sui notai che invece regredirono nella loro funzione, per cui il dicastero
assunse una conduzione monarchica e non più collegiale. La Cancelleria si occupava delle
lettere scritte dal Papa su sua iniziativa e di tutte quelle che gli venivano indirizzate con
richieste  particolari  o  suppliche.  Esaminate  nella  cosiddetta  data  comune,  venivano
sintetizzate,  se lunghe, e presentate al Papa, se importanti, per la decisione da prendere.
Approvata la risoluzione, si stendeva la minuta della risposta, la si copiava, la si rivedeva da
parte del correttore o del Vice Cancelliere, la si sigillava per mano del bollatore e la si
spediva. Se il Papa, la Curia o il richiedente volevano, la si copiava nei registri. In caso di
contestazione, l’Udienza delle Lettere Contraddette si occupava della questione. Il lavoro
principale spettava al Vice Cancelliere e ai sei o sette Notai, che presentavano al Papa le



richieste maggiori – cosa che poi fu demandata al Referendario – respingevano le richieste
mal formulate e compilavano le risposte. Per questo ogni Notaio aveva a disposizione alcuni
Abbreviatori, che dal 1250 sarebbero passati alle dipendenze del Vice Cancelliere, quando
le competenze dei Notai sarebbero cambiate. La Cancelleria collaborava con la Camera,
perché essa le passava il materiale per la stesura dei testi, ossia pergamene, piombo e seta, e
poi  perché  essa  partecipava  alla  redazione  dei  documenti  sui  problemi  finanziari  o  il
governo dello Stato pontificio.
La  Camera  provvedeva  all’amministrazione  finanziaria,  diventata  onerosa  per  la
preparazione delle Crociate, per i conflitti con l’Impero e per le sovvenzioni richieste da
varie regioni del mondo cristiano, oltre che per il mantenimento della Curia medesima. La
Camera riscuoteva le tasse dello Stato, l’Obolo di San Pietro, le tasse per gli atti della Curia,
che un tempo erano state libere offerte e quindi in odore di simonia. La Camera era diretta
da un Vescovo o da un Cardinale Camerlengo, da non confondere con quello del Sacro
Collegio.  Da  esso  dipendevano  i  Collettori,  che  in  loco  riscuotevano  le  tasse  e
all’occorrenza trasformavano in denaro i tributi in natura e li portavano a Roma. Dalla metà
del secolo ai servizi  comuni,  ossia all’imposta di  un terzo del  reddito sull’elezione e la
conferma di Vescovi e Abati,  si  aggiunsero le  annate delle  piccole  prebende,  spesso in
prodotti  naturali.  Il  Camerlengo,  a  fronte  della  mancante  divisione  tra  amministrazione
papale ed ecclesiastica, era uno stretto collaboratore del Papa. I chierici camerari sbrigavano
la corrispondenza, esaminavano i contratti,  controllavano le riscossioni dei Collettori. La
Camera aveva anche ufficiali giudiziari che operavano nei processi che spesso si tenevano
presso di  essa.  La gestione del  denaro era spesso demandata alle  banche di  Firenze,  di
Genova e di  altre città,  i  cui procuratori  si  chiamavano  mercatores Romanae Curiae.  Il
Camerlengo era coadiuvato dal Tesoriere, che gestiva la liquidità disponibile. Proprio sotto
Gregorio  IX il  ricorso  ai  mercatores  divenne  più  frequente,  per  la  dispendiosa  politica
ecclesiastica del Pontefice. Tra di essi il gruppo più stabile era quello dei fiorentini e dei
senesi, ma sotto Gregorio si profilò un più effimero ceto finanziario romano, che egli tentò
di puntellare. Il Papa si impegnò per contenere gli abusi di quegli ecclesiastici e laici che,
per pagare le tasse alla Curia e in genere per sostenere altre spese, chiedevano finanziamenti
ai  mercatores,  erano poi insolventi e, in sede di giudizio, cercavano di avere riduzioni dei
debiti così contratti. 
La  Penitenzieria,  della  quale  abbiamo  parlato  a  proposito  di  Alessandro  III,  venne
perfezionata da Gregorio IX a fronte della quantità smisurata di casi di coscienza da deferire
al  Papa.  Essa  assolveva  i  peccati  a  lui  riservati  e  rimetteva  le  censure  a  lui  spettanti,
concedeva dispense per irregolarità e impedimenti matrimoniali, annullava provvedimenti
ingiusti  o  illegali,  scioglieva  commutava  o  rinviava  i  voti,  emanava  indulti,  distribuiva
privilegi e mitigava le penitenze. Il Penitenziere era il confessore dei Cardinali e dei prelati
che si fermavano in Curia.
L’Udienza del Sacro Palazzo amministrava la giustizia pubblica. Aumentati i casi presentati
direttamente a Roma o appellati  ad essa,  gli  Uditori  si  moltiplicarono dal XII sec.  Essi
avviavano i processi e li presentavano al Papa e ai Cardinali che lo aiutavano. A volte le
sentenze erano delegate agli Uditori, scelti tra i porporati, i Vescovi e i chierici di Cappella.
Alla metà del secolo gli Uditori generali erano già in funzione e si occupavano, uniti nel
Collegio dell’Udienza, di tutte le cause civili e penali spettanti al Papato. Le cause maggiori
erano gestite dal Papa stesso coi Cardinali. 
L’Udienza  delle  Lettere  Contraddette,  istituita  come  vedemmo  da  Innocenzo  III  nella
Cancelleria,  si  occupava  dei  documenti  di  grazia  e  giustizia  che  erano  stati  contestati.



L’ordine  tra  le  pratiche  giudiziarie,  l’eliminazione  di  questioni  inutili,  la  ricerca  dei
compromessi tra le parti erano i suoi scopi. Gli atti venivano corretti,  i cavilli eliminati, le
lungaggini  snellite.  Il  processo  si  compì  quando  l’Udienza  Pubblica  istituì  regole  di
Cancellerie pubbliche. L’Udienza delle Lettere si fece carico anche del regolamento e della
sistemazione dei Rescritti e dell’esame dei ricorsi processuali a carattere dilatorio, nonché
dell’assistenza delle parti nella scelta dei giudici. 
La Cappella, che si occupava di liturgia e missioni diplomatiche e giudiziarie, si costituì in
un Collegio, formato da Presbiteri, Diaconi e Suddiaconi spesso provenienti dal patriziato
romano e dalla parentela del Papa. Erano penitenzieri, amministratori, sagrestani, camerari,
tesorieri e lettori. 
Vale la pena di concludere segnalando le ragioni di quella crescita di prestigio del Sacro
Collegio cardinalizio, di cui abbiamo parlato in precedenza, nel comportamento di Gregorio
IX. Egli  scelse infatti  quasi  solamente  Cardinali  dotti  e  laureati,  alla  cui ombra sorsero
cenacoli familiari di cultura e studio, nonché a nomi di spicco del mondo cristiano, come
Giacomo di Vitry, Ottone del Monferrato (†1250/1251), Robert di Somercotes (†1241) e
Sinibaldo  Fieschi,  poi  Innocenzo  IV.  E’  invece  una  leggenda  che  Gregorio  creasse
Cardinale  San Raimondo Nonnato  (1200-1240),  che  però  non potè  recarsi  a  Roma per
ricevere il galero perché morì in viaggio. 

LA FINE DELLA CROCIATA CONTRO I CATARI 

Sotto Gregorio IX si concluse la Crociata contro gli Albigesi. Nel 1228 vi fu un nuovo
assedio  di  Tolosa,  che  si  concluse  con  la  presa  della  città  e  la  distruzione  delle  sue
fortificazioni. Nel 1229, il 12 aprile, a Parigi, Luigi IX il Santo (1214-1270) e Raimondo
VII di Tolosa conclusero la Pace. La Contea di Tolosa ed il Marchesato di Provenza, privata
dei territori del Ducato di Narbona e della Viscontea di Nîmes, rimasero al conte Raimondo
VII,  ora  però  vassallo  della  Francia,  con  l'impegno  di  far  sposare  la  sua  unica  erede,
Giovanna (1220-1271), al fratello del re Luigi IX, Alfonso di Poitiers (1220-1271). Ma la
Marca  di  Provenza,  su  cui  Raimondo  regnava  come Quarto  del  Nome,  a  differenza  di
Tolosa, non era un feudo francese, ma imperiale, e la cosa avrebbe avuto conseguenze, che
vedremo.
Raimondo VII, che era stato tollerante con gli eretici, ora era un sorvegliato speciale. Nel
1233, il Conte dovette autorizzare l’Inquisizione nei suoi domini.
Raimondo VII rimase neutrale quando Raimondo II Trencavel (1207-1263/1267), rifugiato
in  Aragona  e  scomunicato  dal  1227,  cercò  di  sollevare  la  Linguadoca  contro  il  Re  di
Francia,  occupò Carcassonne -  ma ne  non conquistò la  cittadella,  che  resistette  ai  suoi
attacchi  dal  17  settembre  al  10  ottobre  1240  -  per  poi  fuggire  alla  notizia  dell'arrivo
dell'esercito reale. La reazione regia contro gli insorti anche cattolici fu molto dura.
Nel 1234 la questione del Midi francese ebbe una improvvisa recrudescenza. Federico  II
consegnò a Raimondo VII di Tolosa un diploma imperiale che lo confermava, a dispetto del
Trattato di Parigi del 1229, in tutti i suoi feudi imperiali, compresa la Marca di Provenza,
che il Papa peraltro si ostinava a volergli sottrarre a dispetto del diritto feudale, come se si
trattasse di beni comuni di cui la Chiesa potesse disporre. Raimondo, come anche il suo
rivale, Raimondo Berengario IV, Conte di Provenza – la Contea provenzale era cosa diversa
dalla Marca omonima - partecipò nel 1235 alla Dieta di Haguenau. La cosa ovviamente
indispettì il Papa, ma non cambiò di una virgola la situazione della Francia meridionale e la
lotta contro i Catari. Si modificò invece la politica estera: Federico II sostenne Raimondo



VII contro la Chiesa e Luigi IX sostenne Raimondo Berengario IV assieme a Gregorio IX.
Ma oramai la lotta all’eresia non c’entrava più nulla. 

LA LOTTA CONTRO L’ERESIA E LA STABILIZZAZIONE DELL’INQUISIZIONE

Gregorio IX ampliò la legislazione contro gli eretici, continuando la politica di Onorio III,
molto più dura di quella di Innocenzo III. La decretale Ad abolendam di Lucio III venne da
lui incorporata nel  Liber Extra. Non incluse in esso, però, il decreto federiciano del 1224,
che prescriveva la condanna a morte degli eretici convinti e il taglio della lingua di quelli
pentiti.  Per  un  periodo  quindi  il  Papa  non  approvò  la  pena  capitale,  ma  l’accettò  solo
tacitamente. I Comuni furono i più restii ad applicarla. Esilio, bando, infamia, arresto dei
familiari oltre che dei colpevoli, demolizione delle case e persino esumazione dei cadaveri
degli eretici occulti furono le nuove armi che entrarono nell’arsenale dei Legati Apostolici
sguinzagliati in tutta Europa e dinanzi ai quali, come si disse di quel Corrado di Marburgo di
cui parleremo a breve, tremavano tutti, dal Re all’ultimo dei laici. Ricordiamo il priore di
Santa Maria Novella a Firenze, Giovanni da Salerno (prima del 1221-dopo il 1232), che
istruì  il  processo  contro  Paterno,  e  appunto  e  soprattutto  il  premostratense  Corrado  di
Marburgo (1180/1190-1233), autore di una specie di stalinismo antiereticale  ante litteram
che terrorizzò letteralmente la  Germania nel  suo furore inquisitorio,  provocando persino
delle rivolte popolari. 
Dedicatosi all'estirpazione dell'eresia in Turingia e in Assia, Corrado prendeva quasi ogni
accusa come veritiera e considerava i sospettati colpevoli fino a prova contraria. Gli accusati
di eresia erano incoraggiati a denunciare altre persone, facendo capire loro che se avessero
agito così potevano essere risparmiati. Ci fu quindi una sorta di Terrore ecclesiastico, che si
può  comprendere,  anche  se  non  giustificare  –  perché  eccessivo  anche  per  i  parametri
dell’epoca – solo partendo dall’assunto che le strutture repressive,  ai  loro albori,  spesso
attirano un personale che inclina alla crudeltà e solo dopo si stabilizzano, assumendo una
attitudine meramente poliziesca. 
In  effetti,  anche  i  contemporanei  fedeli  alla  Chiesa  deplorarono che  lo  zelo fanatico di
Corrado non concedesse alcuno spazio alla difesa o anche solo alla riflessione prima della
sentenza;  probabilmente  anche  degli  innocenti  furono  bruciati  sul  rogo a  causa  sua.  In
ragione  di  ciò,  in  Germania  aumentarono  sia  le  critiche  alla  Chiesa  sia  l'adesione  a
concezioni religiose eretiche. Ma Gregorio IX ordinò a Corrado di eliminare tutte le eresie
in Germania,  dandogli di fatto disco verde ai suoi metodi e gettando così da solo una fosca
ombra  su  questo  aspetto  del  suo  pur  grande  papato.  E’  lecito  chiedersi  cosa  realmente
sapesse  il  Papa  della  situazione  tedesca  e  cosa  condividesse  dei  metodi  del  suo  sadico
Legato.
La cosa però non passò senza opposizione. Enrico VII, nel luglio 1233, ritenne necessario
discutere in una Dieta convocata a Magonza la prassi da tenere nella persecuzione contro gli
eretici. Anche Corrado di Marburgo presenziò all'assemblea. Ma il processo da lui intentato
contro Enrico II (1202-1246), Conte di Sayn,  fallì, perché i suoi testimoni ritrattarono le
dichiarazioni rese in precedenza in quanto estorte.  Alla fine, lungo il  viaggio di ritorno,
Corrado di Marburgo fu assassinato, nell’esultanza generale. I partecipanti della Dieta di
Francoforte, nel febbraio del 1234, si accordarono su un'ampia tregua per dare nuovamente
un  saldo  ordinamento  all'amministrazione  della  giustizia  nel  Regno.  Ingiunsero
espressamente  ai  giudici  ecclesiastici  di  amministrare  la  giustizia  correttamente  nei
confronti degli eretici. La maggioranza del clero tedesco, al pari di Enrico VII, aveva tenuto



un atteggiamento assai critico nei confronti dei metodi praticati da Corrado di Marburgo.
Gregorio, tuttavia, aveva rafforzato ulteriormente il suo fervore nella lotta contro l'eresia
ancora nel giugno del 1233 e reagì con profondo rammarico alla notizia della sua morte.
Nemmeno l'Imperatore, comunque, gradì che suo figlio Enrico VII si fosse distinto come
avversario  dell'Inquisitore.  Infatti  Federico  aveva  appoggiato  i  provvedimenti  contro  gli
eretici disposti dal Papa in Germania, ravvisando nei dissidenti religiosi un pericolo anche
per l’Impero. L’Imperatore, nel 1238, promulgò il 26 giugno a Verona tre nuove costituzioni
antiereticali  e  le  fece  applicare  nel  Regno  di  Borgogna,  nonostante  i  dissidi  in  atto,  a
quell’epoca, con Gregorio IX.
In Francia Luigi IX, nel 1229, ossia dopo la fine della Crociata contro i Catari, prescrisse
come trattare gli eretici replicando le norme del 1226. In tal modo la collaborazione tra
Chiesa e Stato in materia diventava stabile anche in Francia. Il Concilio di Tolosa del 1229,
presieduto dal Cardinale Legato, Romano Bonaventura (†1243), decretò appunto la nascita
di un tribunale permanente, i cui giudici avevano poteri episcopali e che doveva solo cercare
gli eretici. Dei quarantacinque canoni tolosani, venti trattavano della lotta contro di essi.
Normavano l’Inquisizione episcopale, la Commissione Parrocchiale che cercava gli eretici e
li  presentava  al  tribunale,  il  dovere  di  tutti  i  fedeli  di  fare  da  testimoni  sulle  cose  che
sapevano, la distruzione della casa degli eretici, l’onestà dei giudici. Vietavano le punizioni
prima di aver accertato effettivamente l'eresia e il matrimonio con eretici alle nobildonne
che avessero  castelli.  Imponevano agli  eretici  di  indossare  due croci  sul  vestito,  a  ogni
cristiano di giurare ogni due anni di non essere eretico, ai laici di possedere copie della
Bibbia, in particolare in lingua volgare. Imponevano inoltre a tutti  la partecipazione alla
Messa domenicale e festiva.  Le norme francesi divennero paradigmatiche perché il conflitto
tra  Papa  e  Imperatore  mise  in  ombra  le  pur  energiche  iniziative  federiciane  contro  i
dissidenti. Esse spinsero gli eretici di ogni colore nella definitiva clandestinità. 
Nel gennaio del 1231 il Papa autorizzò il potere civile a comminare loro la pena di morte,
già prevista da Lucio III e Federico Barbarossa, ma esclusa da Innocenzo III. Aveva così
ratificato ufficialmente il decreto federiciano contro gli eretici, ma senza accettare il taglio
barbarico della lingua per i penitenti. Nel febbraio dello stesso anno, con la costituzione
Excommunicamus et Anathematizamus, Gregorio rielaborò il decreto imperiale, imponendo
la pena capitale nell’ordinamento canonico come animadversio debita  attraverso il rogo e
riprendendo il dettato originale di Lucio III e Federico Barbarossa. La distinzione tra eretico
professante e missionario venne abrogata. L’eretico, figlio del demonio, era uscito dal fuoco
e al fuoco tornava. La libertà di coscienza, che Innocenzo III aveva rispettato, non poteva
più essere invocata se usata male davanti a Dio e la morte, non inflitta per il reato nel foro di
coscienza, ora diventava la proiezione terrena della pena eterna che attendeva l’eretico. Il
cristiano  battezzato  che  non  rimaneva  fedele  alle  sue  promesse  veniva  biblicamente  e
fisicamente  espulso  dal  suo  popolo,  nella  speranza  che  l’estrema  punizione  lo  facesse
ravvedere  e  per  arginare  la  diffusione  di  un  male  che  appestava la  Chiesa  e  la  società
costruita sul Cristianesimo. 
La costituzione Excommunicamus et Anathematizamus incorporò alcuni canoni dei Concili
di Verona del 1184, di Narbona del 1227 e di quello di Tolosa del 1229. Fu proibito ai laici
di  tenere conversazioni pubbliche o private sulla fede,  perché spesso male istruiti  e per
evitare di esporli alla malizia ereticale. Ai giustiziati fu negata la sepoltura religiosa, perché
morti scomunicati in quanto impenitenti. Il carcere a vita per gli eretici pentiti serviva ad
evitare  la  recidiva  o  il  nicodemismo,  il  divieto  di  appellarsi  ad  altre  istanze  evitava  la
dispersione della giustizia speciale, il rifiuto di qualsiasi assistenza giuridica per gli accusati



combatteva la prassi  causidica che salvaguardava i  rei,  il  divieto per i  discendenti  degli
eretici fino alla seconda generazione di rivestire cariche ecclesiastiche sterilizzava il clero
dall’ingresso di membri forse cresciuti nell’errore e desiderosi di sabotare la Chiesa sono
solo alcuni elementi di questa legislazione che,  per essere compresa e giustificata,  deve
essere considerata emergenziale, quale in effetti era. Considerando cosa accadde nel XX
sec.  con le  ordinazioni  di  agenti  segreti  sovietici  nel  clero per  sovvertirlo  e  con il  loro
proselitismo, quest’ultima norma, pur tanto severa, non appare sbagliata. Ma non poteva che
essere provvisoria. 
Subito dopo, Gregorio incorporò nel suo  Corpus  anche le decisioni del senatore romano
Annibaldo Annibaldi sulla condanna dei recidivi, decisioni che lui stesso aveva ispirato e
promulgate  nel  febbraio  1231.  Esse,  assieme  alle  disposizioni  del  Papa  e  a  quelle
dell’Imperatore, divennero come un codice separato. Si concedevano otto giorni al braccio
secolare per eseguire le sentenze, si ordinava la demolizione delle case degli eretici dove
essi avevano tenuto riunioni e si garantiva ai denunciatori un terzo del patrimonio dei rei, i
cui sostenitori andavano al confino con un terzo dei propri beni confiscati. La prima misura
eliminava anche sensibilmente i resti delle conventicole, la seconda costituiva un premio ma
poteva incentivare la delazione e la terza era una forma molto forte di dissuasione. Gli altri
due terzi del patrimonio confiscato agli eretici dovevano andare rispettivamente al Senatore
romano e per la ricostruzione delle mura di Roma. Pesanti multe venivano comminate a chi
non denunziava gli eretici che conosceva e a chi, obbligatosi ad osservare le norme, non le
applicava. 
Senza abolire le  prerogative dei  tribunali  diocesani,  il  Pontefice creò così  l’Inquisizione
romana, organo distinto dai primi, affidata preferibilmente ai Mendicanti e specialmente ai
Domenicani  dal  1232.  Gli  Inquisitori  apostolici  dovevano  cercare  sistematicamente  gli
eretici, processarli, eventualmente condannarli e consegnarli al braccio secolare per il rogo,
perché la Chiesa poteva autorizzare moralmente la pena ma non infliggerla, non essendo suo
compito. Gli Inquisitori apostolici operarono con sistematica scientificità e zelo religioso.
Gregorio,  rifacendosi  alla  Formula  di  Pace  del  26  marzo  del  1227,  quando  i  Comuni,
aderendo alla volontà di Onorio III, si erano impegnati ad introdurre la pena di morte contro
gli  eretici  nei  loro  ordinamenti,  anche  se  poi  erano  stati  inadempienti,  impose  loro  di
comminarla nei casi previsti. Essa doveva avvenire ovviamente mediante rogo.
Coi provvedimenti del 1231 Gregorio IX creò non solo il Tribunale, ma anche e soprattutto
la legislazione del processo dell’Inquisizione,  sia papale che episcopale, comprendendovi
tutti  gli  elementi  essenziali:  l’infamia   -  che  era  un  marchio  sociale  dissuasorio  -  la
privazione dei  diritti  politici  e  civili  –  che  impediva agli  eretici  di  diventare  una  forza
politica palese o occulta - l’esilio – che confinava il reo in un luogo dove, essendo nota la
sua colpa, non poteva nuocere – il bando – che allontanava il colpevole dal luogo del suo
operare malefico, occulto o palese -  la cessione del feudo – che impediva all’eretico di
comandare agli ortodossi -  l’animadversio debita come morte sul rogo, ma anche l’obbligo
dei  condannati  di  portare  la  Croce  in  segno  di  penitenza,  il  divieto  di  appello  e
dell’assistenza giuridica – di cui abbiamo detto  -  la riesumazione dei cadaveri degli eretici
occulti  –  che  così  venivano  puniti  e  soprattutto  espulsi  dalla  terra  consacrata  –
l’incarcerazione della famiglia - come misura punitiva in caso di complicità. Ora i giudici
ecclesiastici e secolari avevano un diritto processuale e penale. Si trattava solo di metterlo in
pratica e di istituire materialmente i tribunali. 
La  complessa  Inquisizione,  papale  ed  episcopale,  non  riuscì  a  svellere  del  tutto  la
malapianta  dell’eresia,  ma  fu  un  formidabile  strumento  di  difesa  che  l’arginò  e  la



circoscrisse sino a portarla all’asfissia.  Nella sua lunghissima storia,  essa attraversò una
delle  sue  fasi  di  maggiore  attività  proprio  sotto  Gregorio  IX,  che  mise  alla  frusta
dell’ortodossia tutta la Chiesa come Gregorio VII l’aveva messa a quella della disciplina
canonica.  Tuttavia  la  diffusione  dell’Inquisizione  Romana  non avvenne  subito  in  modo
uniforme. 
In Roma, dove vigevano le costituzioni senatoriali che ho citato, Gregorio IX arrestò molti
Patarini, dei quali un certo numero fu arso sul rogo e un’altra parte internata a Montecassino
o a Cava dei Tirreni. 
Il  Papa raccomandò ai  Vescovi lombardi,  dubbiosi  e  negligenti,  di  ricorrere  ad appositi
predicatori,  sia religiosi che del clero secolare,  per evangelizzare il  popolo e gli  eretici.
Nello stesso tempo li esortò ad applicare le norme repressive che lui aveva emanato e lo
stesso fece con i presuli toscani. Nel 1232 i vescovi di Parma e Mantova, Graziano (1224-
1236) e Guidotto da Correggio (1231-1235), scomunicarono, per mandato papale, il podestà
di Bologna, nonché doge di Venezia, Ranieri Zen (1200-1268) che non aveva applicato le
norme  antiereticali  ed  era  entrato  in  conflitto  con  Enrico  dalla  Fratta  (1213-1240),
arcivescovo bolognese. Anche la cittadinanza fu sottoposta ad anatema. A Milano,   nel
1232 l’inquisitore San Pietro di Verona (1205-1252) ottenne dal Podestà che incorporasse le
norme contro gli eretici nei codici cittadini. L’eccessivo zelo dei giudici provocò invece
tumulti a Bologna, Firenze, Siena, Verona e Vicenza. Qui operò, nel 1233, Giovanni da
Vicenza (1200-1265),  che finì imprigionato dai  concittadini,  nel quadro delle complesse
lotte politiche e religiose del Comune. Egli era giunto in città come pacificatore e forte dei
successi ottenuti in tal senso a Verona. Aveva emanato decreti per far rientrare in città gli
esiliati,  liberare  i  prigionieri  politici  e  i  debitori,  limitare  l'usura  ed  era  riuscito  a  farle
inserire negli statuti comunali. Ava fatto poi giustiziare circa sessanta eretici alla fine di
luglio. Ottenuto, nello stesso mese, il giuramento di pace di Ezzelino da Romano, signore di
Verona,  il  28  di  agosto  aveva  convocato  nella  campagna  di  Paquara  di  Verona,
un'assemblea cui parteciparono dignitari laici ed ecclesiastici di tutta la Marca, insieme con
una folla sterminata di gente,  in cui Giovanni inviò alla pace universale e alla  giustizia
sociale.  Azzo  d'Este  e  i  fratelli  Ezzelino  e  Alberico  da  Romano (1196-1260),  si  erano
scambiati  promesse  di  pace,  perdono  e  amicizia,  ma  il  sospetto  che  Giovanni  volesse
favorire  una  delle  parti  in  causa,  cioè  i  da  Romano,  avvelenò l’intero  processo.  Tra  le
famiglie vicentine riemersero le diffidenze e le ostilità. Il 3 settembre il podestà di Vicenza
Uguccione Pilio lo rinchiuse nel palazzo vescovile, dove venne pubblicamente umiliato dal
vescovo di Padova, Giacomo Corrado (1229-1239), che si appellò a Gregorio IX contro i
decreti che Giovanni aveva emanato. Egli cercò l'aiuto del Papa, che però non lo sostenne,
per ostilità politica e religiosa ai Da Romano. Esautorato di tutti i poteri che aveva ricevuto
dal Comune, Giovanni venne liberato e costretto ad abbandonare per sempre Vicenza.
Rolando (1178-1259) e Moneta (1180-1238), entrambi di Cremona, incontrarono analoghe
difficoltà a Piacenza e a Bologna. Il primo fu obiettivo di una sollevazione armata aizzata da
Lantelmo Maineri,  podestà cittadino a cui l’Inquisitore aveva ordinato di  combattere gli
eretici.  Costretto  a  lasciare  Piacenza,  Rolando  scomunicò  Lantelmo,  in  seguito  lo  fece
arrestare e lo indusse a recarsi a Roma con altri sediziosi a chiedere il perdono del Papa. Il
secondo subì un attentato alla sua vita. Nel complesso, comunque, gli Inquisitori italiani
furono  persone  colte,  ponderate  e  con  un  alto  senso  religioso  della  loro  missione  di
riconciliazione ecclesiale e sociale. 



In Umbria e in Toscana, in cui il Papa spesso trascorreva i mesi estivi, la sua azione andò
parallela  con  quella  di  Federico  II,  in  quanto  i  due  erano  già  in  disaccordo,  e  venne
intralciata dai contrasti tra i Comuni ghibellini come Viterbo e guelfi come Orvieto.
In Germania meridionale, nelle Fiandre, in Prussia, in Boemia e in Baviera – ossia in zone
dove non aveva operato Corrado di Marburgo-  agirono sia gli Inquisitori episcopali che
diversi giudici speciali, scelti tra i monaci e tra i Domenicani, ma sempre supervisionati dai
Vescovi. 
In Francia all’inizio prevalse l’Inquisizione episcopale. Nel maggio del 1231 l’arcivescovo
di Bourges Simon de Sully (1218-1232) e i vescovi di Troyes e di Auxerre, Robert (1223-
1233) e Henry de Villeneuve (1220-1234), avviarono nuove inchieste per ordine di Gregorio
IX. Il vescovo di Tolosa, il Beato Folchetto di Marsiglia, intervenne sugli eretici con l’aiuto
dei predicatori  inviati  dal  Papa,  Pietro d’Alais e  Rolando di  Cremona. Lo stesso fecero
Pierre  Amiel  (1226-1245),  Clarin  (1226-1248)  e  Geraud  de  Malemort  (1227-1261),
arcivescovi di Narbona, Carcassonne e Bordeaux.  Dal 1233, almeno nel Sud della Francia,
arrivarono gli Inquisitori apostolici nominati da Gregorio IX, come Pietro Cella e Guglielmo
Arnaud per Cahors e Tolosa, dipendenti dai Legati pontifici. Da questo momento il primato
inquisitorio è nelle mani dei giudici pontifici. In ogni caso, nell’intenzione di Gregorio i vari
gradi e tipi di Inquisizione dovevano collaborare e non sovrapporsi. Lo zelo frenetico dei
tribunali ecclesiastici provocò diverse rivolte ed ebbe i suoi martiri. Guglielmo Arnaud ed
altri suoi dieci compagni, invitati con l’inganno da Raimondo d’Alfan, balì di Avignonet,
nel suo castello, vi furono trucidati. Essi, sia pure molto dopo, vennero beatificati. 
Gregorio IX, dal canto suo, sia per il malumore dilagante nel mondo cristiano, sia per la
consapevolezza che molti innocenti erano stati puniti ingiustamente, sia per il timore che le
leggi antiereticali imperiali diventassero uno strumento contro i guelfi – come già lo erano
state quelle papali contro molti ghibellini adoperate da giudici politicizzati – nel maggio del
1238  mitigò  le  norme  da  lui  stesso  emanate,  a  partire  dalla  Francia  meridionale  e  per
impulso di Raimondo VII di Tolosa.

ALTRE CROCIATE CONTRO GLI ERETICI

Sull’esempio di quella contro i Catari, Gregorio tenne o progettò altre Crociate contro gli
eretici. 
La Crociata contro i Luciferiani fu abortita. Chi essi fossero realmente non è più possibile
determinarlo con certezza. Si può arguire che, fra i Catari, taluni speculassero sul destino di
Lucifero  e,  influenzati  dall’apocatastasi  origeniana  ed  eriugeniana,  supponevano  che  vi
sarebbe ritornato a riprendere il suo posto. Tali dottrine esoteriche si trovavano soprattutto
nella Germania settentrionale. Nel 1231 i Luciferiani furono ricercati da un altrimenti ignoto
Corrado Dorso e dal suo altrettanto umbratile braccio destro, di  nome Giovanni,  che ne
giustiziarono molti, spargendo il terrore anche fra gl'innocenti. A loro si aggiunse, nel 1232,
Corrado  di  Marburgo  che  informò  Gregorio  IX sulle  dottrine  di  quegli  eretici.  Il  Papa
rispose nel 1233 con due lettere - una dell'11 giugno diretta a Corrado, l'altra del 14 giugno
diretta al re Enrico di Germania, all'arcivescovo di Magonza Sigfrido II di Eppstein (1230-
1249) e al vescovo di Hildesheim Corrado di Riesenberg (1221-1246) – con cui invitava a
disperdere  i  Luciferiani  con  una  Crociata.  Questo  lascia  intendere  che  essi  si  fossero
costituiti  in  un  gruppo  sociale  potenzialmente  pericoloso.  Fu  radunato  un  Concilio  a
Magonza  il  25  luglio  1233,  al  quale  intervenne  anche  Corrado  di  Marburgo.  Questi
cominciò a predicare la Crociata, ma fu assassinato il 30 luglio a Marburgo. Il duca Ottone I



di Brunswick-Lünenburg, i margravi Giovanni I (1213-1266) e Ottone III (1215-1267) di
Magdeburgo e  Brandeburgo  e  i  langravi  Enrico  (1202-1247)  e  Corrado (1206-1240)  di
Turingia si unirono alla Crociata, che non si materializzò mai. Molti confessarono di avere
lanciato accuse contro innocenti, spinti dalla paura provocata dal fanatismo dell'Inquisitore.
Anche il Papa, meglio informato, sconfessò la condotta di Corrado. 
Più fondata fu la Crociata contro i Bogomili di Bosnia. Bandita già due volte da Onorio III,
nel  1221  e  nel  1225,  non  si  era  realizzata  perché  gli  Ungheresi  non  avevano  raccolto
l’appello. Gregorio IX , accusò lo stesso vescovo di Bosnia Vladimir (1233-1239) di dare
rifugio  agli  eretici,  di  analfabetismo,  simonia,  ignoranza  della  formula  battesimale  e
mancata celebrazione della Messa e dei Sacramenti . Fu deposto nel 1233 e sostituito con il
Beato  Giovanni  di  Wildeshausen  (1233-1239).  Lo stesso  anno,  il  ban  Matteo  Ninoslav
(1232-1250) abbandonò un'eresia non specificata, ma ciò non rassicurò il Papa. Nel 1234,
Gregorio IX lanciò un appello alla crociata e questa volta l'Ungheria rispose. Il Pontefice
affidò a Colomanno (1208-1241), Re di Galizia e Duca di Slavonia, figlio minore di Andrea
II e fratello di Bela IV , la guida dell’esercito.  I combattimenti iniziarono nel 1235, ma
l'esercito ungherese entrò in Bosnia solo tre anni dopo, per la resistenza popolare nel nord
del paese. Vrhbosna cadde nel 1238, quando una cattedrale fu costruita dai domenicani. .
L'ordine prese il controllo della Chiesa cattolica in Bosnia , che ora era guidata da un nuovo
vescovo, Ponsa (1239-1272). I domenicani registrarono che alcuni eretici furono bruciati sul
rogo , ma non sembra che abbiano scoperto nulla sulla natura dell'eresia. I crociati poi forse
raggiunsero  il  sud  fino  a  Zachlumia.  Essi  non riuscirono tuttavia  a  conquistare  tutta  la
Bosnia, poiché Matteo Ninoslav continuò a svolgere il ruolo di Ban durante il conflitto nelle
parti  centrali  del  suo regno,  dove i  domenicani non misero mai piede.  Poi,  nel  1241,  l'
invasione mongola dell’Ungheria ne distolse le truppe dalla Bosnia.

IL PAPA, GLI STATI CROCIATI E I GRECI

Federico II aveva lasciato Gerusalemme e Cipro in preda all’anarchia e alla guerra civile,
che  sull’isola  scoppiò  immediatamente.  Il  partito  nazionalista  e  legittimista  defenestrò
quello ghibellino al potere e Giovanni di Ibelin esercitò il potere in nome del re Enrico I,
ancora minorenne. A Gerusalemme, non fortificata e quindi ridotta al rango di città aperta
dalla sciatteria dell’Imperatore, i diritti di Corrado di Svevia erano messi in discussione da
Alice di Cipro, che nel 1229 si presentò ad Acri e rivendicò la corona perché il  nuovo,
giovanissimo Re non si era mai presentato in Oriente. Lei era l’erede legittima più prossima
e chiedeva il regno. Aveva chiesto e ottenuto da Gregorio IX l’annullamento del matrimonio
con Boemondo V di  Antiochia  (1199-1252)  per  consanguineità.  La Corte  dei  Nobili  di
Gerusalemme respinse la richiesta e chiese a sua volta a Federico II di inviare il figlio in
Oriente, ma l’Imperatore rifiutò. La Pace di San Germano lo rafforzò. Gregorio IX ordinò al
patriarca  Geroldo  di  togliere  l’interdetto  da  Gerusalemme e  fu  rimproverato  per  averlo
lanciato senza interpellarlo. Gli Ordini Militari cominciarono a collaborare con Federico.
Questi  nel  1231,  dopo aver  informato  Gregorio,  inviò  un  esercito  in  Oriente.  Il  legato
imperiale  Riccardo  Filangieri  (1195-1275/1278)  intraprese  una  lotta  ad  oltranza  contro
Giovanni di Ibelin, con l’appoggio di Alberto di Rezzato (1126-1246), patriarca latino di
Antiochia e legato apostolico, che in questo di certo andò oltre le istruzioni ricevute dal
Papa.  Lo scopo era  l’assoggettamento di  Cipro e  fallì  miseramente.  Federico II  sostituì
Filangieri con un personaggio sordido, Filippo di Maugastel, ma la cosa precipitò la crisi e il
Regno cadde nel caos. I Baroni sostennero Giovanni di Ibelin e questi, eletto Podestà di



Acri,  assunse di fatto il  governo dello Stato,  mentre Gerusalemme era nelle mani di  un
procuratore imperiale e Filangieri reggeva la sola Tiro. Due legati,  Filippo di Troyes ed
Enrico  di  Nazareth,  giunsero  a  Roma per  spiegare  al  Papa  le  ragioni  della  rivolta,  ma
Ermanno di Salza, il Gran Maestro teutonico, impedì che le loro argomentazioni trovassero
udienza. Gregorio si era riappacificato con Federico e nel 1235 ordinò ai Baroni, tramite il
suo  legato,  l’arcivescovo  di  Ravenna,  Francesco  Michiel  (1233-1242), di  obbedire  a
Filangieri. Essi rifiutarono e inviarono una legazione a Roma con Goffredo di La Tour. Il
Papa, che ricominciava a litigare con l’Imperatore, nel febbraio 1236 scrisse a questi e ai
Baroni,  ordinando che Filangieri  rimanesse governatore del  Regno,  ossia Balì,  ma fosse
affiancato da  Oddone di  Montbeliard  (†1247),  in  attesa  che Boemondo V di  Antiochia
subentrasse allo stesso Filangieri a settembre. Il Papa concedeva il perdono a tutti i Baroni,
tranne agli Ibelin, che dovevano essere processati, mentre il Comune di Acri andava sciolto.
Gregorio,  da  Roma,  vedeva  molto  male  le  cose  dell’Oriente.  I  nobili  e  il  Comune
disobbedirono e solo la morte di Giovanni di Ibelin disinnescò la miccia della crisi. 
Ad Antiochia – da cui dipendeva anche Tripoli - Gregorio ebbe più soddisfazioni. Morto
Boemondo IV, finalmente riconciliato con la Chiesa, nel 1233, suo figlio Boemondo V,
dopo l’annullamento delle nozze con Alice di Cipro, chiese al Papa di trovargli una moglie e
questi gli mandò una sua parente, Luciana dei Conti di Segni (†1261). Nel 1237 il Pontefice
confermò la pace tra gli Ordini militari, che avevano rotto arbitrariamente e da soli la tregua
in vigore, e l’Emirato di Aleppo, dopo la sconfitta di Darbsaq. Roma infatti aveva dovuto
pagare il grosso del riscatto per i prigionieri fatti dai nemici e non poteva mandare soccorsi.
Nel 1244 il Principe ottenne da Gregorio il privilegio di essere scomunicato solo da lui. 
Nonostante  lo  zelo  da  lui  dispiegato  perché  la  VI  Crociata  si  compisse,  una  volta  che
Gregorio IX intraprese la lotta contro Federico II non volle che se ne indicessero di nuove,
per non distogliere le forze in campo dalla contesa con l’Impero. Perciò, dopo aver bandito
una Crociata nel 1239 e inviato i suoi predicatori in Francia e Inghilterra, fece cadere il
progetto. Solo Federico II credeva ancora di poter tenere Gerusalemme, in quel momento tra
l'altro in preda ai contrasti tra Giovanniti e Templari, ma non si fidava dei nuovi crociati e
non li  aiutò, anche se non li  ostacolò. Fu così che quando il  re di Navarra Teobaldo di
Champagne (1201-1253) e il Conte Riccardo di Cornovaglia (1209-1272) intrapresero una
nuova Crociata tra il 1239 e il 1241, il Papa, singolarmente, la proibì, a dimostrazione di
come la lotta con l’Impero, per quanto necessaria, distoglieva la Cristianità da obiettivi più
alti.  Tuttavia  la  spedizione si  tenne lo  stesso.  Teobaldo e Riccardo,  che agirono in due
riprese  e  non  si  incontrarono  mai,  agirono  diversamente.  Il  primo  usò  le  armi  senza
successo, il secondo la diplomazia, pur non essendo un imbelle, e ottenne da Damasco e dal
Cairo  la  Galilea,  seguendo  l’esempio  di  Federico  II.  Forse,  se  Gregorio  IX  avesse
autorizzato  il  passaggio  generale  componendo  le  sue  divergenze  con  lo  Svevo,
Gerusalemme non sarebbe caduta, nel 1244, definitivamente nelle mani dei musulmani.
Nello scacchiere egeo-anatolico, dove l’ectoplasmatico Impero Latino e quello Bizantino
rinascente si fronteggiavano, Gregorio cercò di svolgere un ruolo. Giovanni III Vatatzes il
Misericordioso (1222-1254) vide divorarsi a vicenda il leone epirota e quello bulgaro, così
da poterne raccogliere le code,  e con le sue armi sottrasse ampi territori  a tutti  i  rivali,
riducendo in vassallaggio sia Tessalonica nel 1246 che, di fatto, l’Impero Latino, ridotto al
Bosforo – fatti  salvi i  Principati autonomi della Grecia meridionale – e dove regnava il
debolissimo  Baldovino  II  (1228-1261),  fratello  minore  e  successore  di  Roberto  I.  La
questione che tenne banco nel primo quinquennio del suo regno fu, a dimostrazione della
sua inconsistenza, quella di chi dovesse fargli da imperatore associato. La scelta del re di



Gerusalemme Giovanni di Brienne (1231-1237), a discapito di Ivan II Asen di Bulgaria – di
cui ho fatto menzione – contribuì ad allentare i vincoli ecclesiastici tra Roma e Tarnovo, e
ad  indebolire  le  alleanze  balcaniche  dei  Latini  di  Costantinopoli.  Naturalmente  questo
avvantaggiò i Niceni. Alla morte di Giovanni, i Latini d’Oriente parteggiarono addirittura
per Federico II contro Gregorio IX.
Senz’altro provvidenziale fu anche l’invasione mongola che, come uno tsunami, si abbattè
sul Medio Oriente e sulla Russia: il Sultanato di Iconio, l’Impero di Trebisonda, persino
quello Bulgaro si sottomisero come vassalli al remoto e potentissimo Gran Khan, ma Nicea
rimase  intatta,  perché  troppo  periferica  rispetto  alle  direttrici  d’espansione  dei  Tartari.
L’acume diplomatico del Vatatzes lo spinse ad intavolare relazioni sia con Federico II che
con Gregorio  IX.  I  rapporti  con Federico  II  furono  buoni,  tanto  che  lo  Svevo divenne
suocero del Vatatzes. La latitanza di Federico sugli scacchieri orientali del Mediterraneo fu
un  bene  per  Nicea,  che  poteva  trarre  svantaggio  dal  presenzialismo  di  un  sovrano
saldamente accampato sul Canale d’Otranto e probabile pretendente sia al trono latino che a
quello greco d’Oriente. Lo Svevo non andò mai oltre a delle generiche attestazioni di stima
per i Greci che “questo cosiddetto Sommo Sacerdote [il Papa] osa diffamare come eretici
mentre è da essi che è partita l’evangelizzazione del mondo”.  La Santa Sede invece cercò di
farne  rivivere  l’universalismo,  ma  invano.  Oltre  ai  rovesci  subiti  nei  Balcani,  con  la
ripristinata autonomia ecclesiastica di Serbia e Bulgaria, Gregorio dovette anche accettare il
fallimento totale della politica tradizionale del Papato in Oriente La ciliegina sulla torta fu
per papa Gregorio servita già dal 1232, quando i suoi legati, ossia alcuni francescani, giunti
a Nicea per trattare ancora l’unione ecclesiastica con Giovanni e col patriarca Germano II
(1222-1240), vennero accolti cordialmente ma dovettero riportare a Roma una lettera in cui
si leggeva che la Chiesa greca era disposta a riconoscere il Primato del Papa, ma non poteva
accettare la persecuzione dei latini. Il riferimento era alla perduranza dell’Impero Latino a
Costantinopoli e alle discriminazioni verso i greci negli Stati  crociati  e nei domini della
Repubblica di Venezia. A questa lettera Gregorio rispose inviando due francescani e due
domenicani per proseguire la trattativa. Giunti a Nicea nel 1234, i legati, ancora una volta
trattati con deferenza, si sentirono rispondere da Germano che egli non poteva trattare in
materia di fede senza aver consultato i Patriarchi di Alessandria, Antiochia e Gerusalemme,
ossia Nicola I (1210-1243), Simeone II (1206-1235) e Atanasio II (1229-1244). Si tenne
allora un Concilio a Ninfa in Bitinia, dove i greci rifiutarono ancora una volta la Doppia
Processione  dello  Spirito  Santo  e  misero  in  dubbio  la  validità  della  consacrazione
eucaristica del pane non lievitato. Erano tutti buoni pretesti per tenere le Chiese separate. I
legati tornarono quindi con un pugno di mosche, sostanzialmente per la zavorra costituita
dall’Impero Latino d’Oriente, incapace di vivere e di morire. Nicea voleva indietro l’antica
capitale, ma Roma non era abbastanza forte per restituirle Costantinopoli. 

EVANGELIZZAZIONE E  CROCIATE SUL BALTICO

L’evangelizzazione del Baltico e la Crociata che l’accompagnava per la liberazione della
Terra Matris era nata sotto le insegne delle Sante Chiavi e continuò così sotto Gregorio IX.
Il  Legato,  Guglielmo di  Modena,  nel  1228,  a  nome del  Papa,  divise  il  territorio  in  sei
principati  feudali,  ossia  il  Ducato di  Estonia,  dominio della  Danimarca;  l'Arcidiocesi  di
Riga,  il  Vescovado  di  Curlandia,  il  Vescovado  di  Dorpat,  il  Vescovado  di  Osel-Wiek,
principati  ecclesiastici;  la  Contea  di  Sakala  con  altre  Contee  più  piccole  dell'Estonia
centrale, dominio dell’Ordine dei Fratelli della Spada. Nacque così la Confederazione di



Livonia, che riuniva queste sei entità politiche con un blando legame. Quanto blando, si vide
nello stesso anno, quando l’Ordine dei Fratelli della Spada mosse guerra alla Danimarca di
Valdemaro II e, nonostante l’opposizione del Legato, conquistò il nord dell’Estonia che le
apparteneva. Papa Gregorio IX avrebbe voluto che quei territori fossero restituiti, come dai
deliberati del Legato, ma ciò avrebbe aperto la già latente crisi finanziaria dell’Ordine. Per
essa non vi sarebbe stata soluzione, anche perché l’estrema ipotesi, ossia la fusione, spesso
ventilata,  coi  Teutonici  era  del  tutto  sgradita  a  questi  ultimi.  Fu  così  che,  a  scopo
cautelativo,  l’Ordine  dei  Fratelli  della  Spada  decise  di  allargare  i  propri  domini.  Colse
l’occasione di vendicare il massacro del Monastero di Dunamunde del 1228 per mano dei
Curi e dei Semigalli e avviò, nel 1230, la Crociata contro la Curlandia, che nello stesso anno
si arresero, si sottomisero e si battezzarono. Nacque così uno Stato dei Fratelli della Spada. 
Ma i rapporti dei cavalieri con Roma si erano oramai guastati. Nel 1230 arrivò un nuovo
emissario pontificio,  Baldovino di  Alnea (†1243),  al  posto di  colui  che avrebbe dovuto
occuparsi delle questioni baltiche, ossia del Cardinale Ottone che operava in Germania ed
era troppo preso dalle dispute con l’Imperatore. Baldovino, tecnicamente un Pro-legato, a
nome del Papa doveva risolvere solo la doppia elezione dall’Arcidiocesi di Riga, avvenuta
alla morte di Sant’Alberto, ma si occupò anche della situazione politica. Egli voleva formare
un unico Stato con tutte le terre contestate della Livonia, che comunque erano feudi del
Papa, e divenne perciò un nemico dei Fratelli  della Spada. Negoziò trattati con i nativi,
sottomise alla sua giurisdizione l'Ordine dei Fratelli della Spada ed occupò l'Estonia danese
in nome del Papa. Questa era una pericolosa minaccia per le finanze dell'Ordine dei Fratelli
della  Spada,  in  quanto  i  tributi  e  le  imposte  erano  il  loro  unico  mezzo  di
approvvigionamento, sia per le loro forze che per l'assunzione dei mercenari. Essi allora
decisero di resistere. Baldovino inoltre confermò come Arcivescovo di Riga Nikolaus von
Nauen  (1231-1253),  il  candidato  proposto  dai  Canonici  di  Riga  e  lontano  dal  partito
germanofilo.  Baldovino andò poi a Roma per lamentarsi del comportamento dei  Fratelli
della  Spada.  Il  Papa  cominciò  a  predisporre  la  sua  abolizione  e  annessione  all'Ordine
Teutonico.
Gregorio IX fornì Baldovino di ampi poteri e lo rinviò in Livonia.  Nel 1232, dopo aver
raccolto degli aiuti, Baldovino persuase il Papa del progetto di formare uno Stato vassallo;
su queste basi Gregorio IX nel 1232 lo consacrò Vescovo di Semgallia e Curlandia e lo
nominò Legato. Nel 1233 tra l'Ordine e Bartolomeo scoppiò un aperto conflitto armato. Le
forze armate del Vescovo occuparono la Curlandia ed egli inviò una guarnigione anche in
Estonia. Ma i Fratelli della Spada riconquistarono tutte le terre che erano state sottoposte al
Legato. Questa vittoria venne seguita dall'arresto dei sostenitori  di  Baldovino in tutta  la
Livonia.  Baldovino  stesso  si  rifugiò  nell'abazia  cistercense  di  Dunamunde.  Accuse
incrociate convinsero il Papa che la missione di Baldovino era stata un fallimento. Nel 1234
Gregorio IX lo rimosse dall'incarico di Legato e inviò nuovamente Guglielmo di Modena
per ristabilire la pace, ma alle sue condizioni, che peraltro coincidevano, una volta tanto,
con quelle dell’Imperatore. 
Gregorio IX consegnò nel 1234 all’Ordine Teutonico la Livonia, l’Estonia, la Samogizia, la
Prussia e la Semgallia come perpetuo e libero possedimento, quale diritto e proprietà di San
Pietro. Ma l’Estonia rimase ai Danesi. Nel 1235 Federico pubblicò la Bolla d'oro di Rimini
con cui riconobbe all'Ordine teutonico la sovranità sulla Terra di Chełmno e su tutte le terre
che fosse riuscito a conquistare ai Prussiani, in vista della loro evangelizzazione. Vale la
pena di  evidenziare  come i  due poteri  universali  legittimassero,  parallelamente,  lo  stato
monastico  cavalleresco  dei  Teutonici,  a  dimostrazione  di  due  diverse  teorie  per  la



fondazione dello Stato cristiano: una che lo faceva sgorgare dall’autorità petrina, l’altra da
quella  cesarea.  Ovviamente,  la  prima  aveva  più  forza  per  imporsi,  in  quanto  il  Papa
rappresenta Gesù in terra succedendo a San Pietro. Ai Teutonici, Gregorio IX confermò il
privilegio di Innocenzo III e di Onorio III di avere il mantello bianco con la croce nera come
i Templari. 
Nel 1236 i Fratelli della Spada subirono uno spaventoso rovescio nella Battaglia di Saule
per mano dei Samogizi e dei Lituani. Morì anche il gran maestro Volquin von Naumburg
(1209-1236). Fu così che la conduzione della Crociata baltica passò esclusivamente nelle
mani dell’Ordine Teutonico, in un delicato momento in cui tutta la costruzione politico-
ecclesiastica minacciava di crollare. Il 12 maggio 1237 i Fratelli della Spada vennero fusi
con l’Ordine Teutonico da Gregorio IX, mantenendo una certa autonomia come “Ordine di
Livonia”, soggetto però non più all’Arcivescovo di Riga ma al Gran Maestro teutonico, a
sua volta dipendente solo dal Pontefice. Questi si era imposto anche su Ermanno di Salza,
per l’unione delle due milizie monastiche, ricusata dai Teutonici, mentre aveva ordinato di
restituire al Re di Danimarca l’Estonia del Nord. Il 7 giugno 1238 Herman Balk (†1239),
provinciale teutonico sul Baltico, e Valdemaro II di Danimarca, col Trattato di Stensby,
arbitrato da Guglielmo di Modena, si accordarono e l’Ordine di Livonia dovette restituire
alla Danimarca quanto sottrattole dieci anni prima. 
In Finlandia, la regione di Hame si era assoggettata spontaneamente alla Svezia e nel 1230 è
attestato il vescovo di Turku Thomas Simonsson (1209-1245). Nello stesso anno, tra giugno
e luglio, i nativi, ancora pagani, si ribellarono. Sette anni dopo, il dominio cattolico non era
stato ancora restaurato e Gregorio IX, nel 1237, bandì una Crociata per liberare la Chiesa
finlandese dagli idolatri. Birger Magnusson (1210-1266), che aspirava al titolo di Jarl, ossia
di  condottiero  regionale,  per  conto  del  Re,  Erik  XI,  assunse  la  guida  dell’armata
crucesignata.  Poco si sa della guerra santa, ma alla fine degli anni quaranta la Finlandia
faceva stabilmente parte del Regno di Svezia e aveva il suo Vescovo residenziale. 
Gregorio IX seguì anche la Crociata  contro i  Prussi.  Qui operava l’Ordine di  Dobrzyn,
fondato nel 1220 e approvato da lui stesso nel 1228. Dal 1228, dal castello omonimo, i
Fratelli della Milizia di Cristo in Prussia, come si chiamavano ufficialmente, si diedero a
guerreggiare contro i Prussi, ma senza risultati. Nel 1230 arrivarono i Teutonici, inviati da
Gregorio IX il 12 settembre. Ermanno di Salza e Corrado di Masovia firmarono un primo
trattato, al quale ne seguì un altro a Rubenicht nel 1231 con Cristiano di Oliva, vescovo di
Chełmno, e poi ancora un altro a Kuszwicka nel 1234, sempre con Corrado. I Teutonici
avrebbero governato Chełmno e le terre che avrebbero conquistato. La missione sarebbe
continuata sotto la responsabilità del vescovo del luogo, che era ancora Cristiano di Oliva.
Nello stesso anno, il 3 agosto, Gregorio IX confermò i diritti dei Teutonici e li ampliò. I loro
domini  erano  considerati  patrimonio  di  San  Pietro,  ma  i  Cavalieri  erano  delegati  ad
amministrarli.  Arrivati a Chełmno, iniziarono a guerreggiare coi Prussi sin dal 1231. Le
conquiste, fatte con l’aiuto polacco, vennero popolate di coloni tedeschi dal 1232. Nel 1233
la  Terra  di  Chełmno  era  completamente  soggiogata,  dopo  un  ultimo  sforzo  fatto  dai
Teutonici e da Corrado di Masovia con suo figlio Casimiro I di Cuiavia (1211-1267), da
Enrico I il Barbuto duca di Slesia e da suo figlio Enrico II il Pio (1196/1207-1241), dal duca
della Grande Polonia Ladislao Odonic  e dal duca di Pomerelia Swietopelk II (1220-1266)
assieme a suo fratello Sambor.  Gregorio IX fece arrivare rinforzi guidati dal Burgravio di
Magdeburgo.  Nel 1234 la Battaglia di Dzierzgonia segnò il trionfo cristiano. Nello stesso
anno, non rispettando il trattato di Rubenicht, il vescovo Christian di Oliva pretese i due
terzi del territorio conquistato, mentre solo un terzo del territorio venne assegnato all'Ordine



Teutonico. Il  legato Guglielmo di Modena mediò tra le due parti  e ai Cavalieri vennero
concessi due terzi del territorio, mentre al Vescovo vennero concessi ulteriori diritti. Il 19
aprile 1235 Gregorio IX incorporò i Cavalieri di Dobrzyn in quelli Teutonici, nonostante
l’opposizione del  Duca di Masovia. A causa della loro indisciplina,  tuttavia,  gli  annessi
vennero  trasferiti,  nel  1237,  tra  i  ranghi  degli  Ospedalieri.  Nel  1237  i  Teutonici
conquistarono la Pogesania. Vennero fondati molti castelli dell’Ordine. Tra il 1238 e il 1240
i Cavalieri conquistarono la Bartia, la Varmia e la Natangia, con l’aiuto del duca Ottone I di
Brunswick Lunenburg (1204-1252), anche se a prezzo della vita del Gran Maestro, Corrado
di Turingia ( [1206] 1239-1240).
Il metodo di conquista era ripetuto secondo uno schema ben sperimentato. I gruppi di Pruzzi
venivano accerchiati  e  impegnati  in una dura  battaglia;  dopo aver  sconfitto  i  pagani,  si
chiedeva  la  loro  sottomissione  e  la  conversione  del  loro  capo,  che  implicava  anche  la
conversione dei suoi sottoposti,  poi nel territorio conquistato veniva subito edificata una
fortezza, attorno alla quale si sviluppava in seguito una città; le terre venivano distribuite ai
cavalieri  crociati  laici,  dove poi  affluivano i  coloni  tedeschi  che si  mescolavano con la
popolazione locale. Una volta consolidato il territorio e radunate le truppe, si passava alla
regione più vicina. In questo modo l'Ordine Teutonico costituì una fitta rete di strade, città e
fortezze, che garantiva un potere solido. L’evangelizzazione di quelle terre avvenne quindi
privilegiando i diritti acquisiti dai tedeschi a scapito dei polacchi, e fu una scelta precisa di
Gregorio IX. 
Va  inoltre  segnalato  che  l’  iter  transmarinum,  nato  per  rendere  sicura  la  missione
evangelizzatrice,  aveva  oramai  talmente  allargato  la  sua  missione difensiva da praticare
sistematicamente la conquista preventiva, resa ancor più fattibile dalla consacrazione delle
terre  baltiche  alla  Beata  Vergine  Maria,  cosi  da  rendere  legittima  l’espulsione  del
paganesimo da esse tramite la soggezione dei nativi. La prassi evangelizzatrice, che può
sembrare rozza, era in realtà la più adatta a quei popoli selvatici. La sconfitta militare era
anche quella dei loro dei e la conversione al Dio vincitore, Cristo, era automatica. Essi poi
avevano una così scarsa consapevolezza della coscienza individuale che la conversione dei
rispettivi capi comportava necessariamente quella delle varie tribù e popolazioni.

LA CROCIATA CONTRO NOVGOROD

Gregorio IX patrocinò con forza un progetto che fu forse il più erroneo della sua vita.  Già
nel 1238 il Re di Svezia aveva ricevuto la benedizione del Papa per una Crociata contro il
Principato russo di Novgorod ed a tutti coloro che accettavano di partecipare alla campagna
era  stata  concessa  l’Indulgenza  plenaria.  Ora,  dopo il  trattato di  Stensby,  Guglielmo di
Modena, tra il 1239 e il 1240, formò un'alleanza tra Nikolaus von Nauven arcivescovo di
Riga, Ermanno di Buxhoeven (1219-1245) vescovo di Dorpat, Valdemaro II di Danimarca
ed Erik XI di Svezia. Il progetto prevedeva l’offerta di aiuto ai Russi contro i Mongoli, che
però, se fosse stata declinata, avrebbe preluso all’attacco a Novgorod. Un attacco certo in
ogni  caso,  perché  la  condizione  per  l’aiuto  non  richiesto  sarebbe  stata  l’Unione
ecclesiastica.   Il  pellegrinaggio  armato  era,  ancora  una  volta  e  in  modo  ancor  più
stiracchiato, compiuto presso le membra mistiche del Cristo, oppresse dai pagani e dallo
scisma.  Si  pensava  che  la  conquista  di  Novgorod,  l'unica  città  importante  della  Russia
sfuggita all'attacco mongolo, capitale di una Repubblica aristocratica retta da un Principe,
sarebbe stata facile per la mancanza di aiuto da altri stati russi e avrebbe potuto portare
all'unificazione della Chiesa Russa con quella Cattolica. Era la ripresa contro la Russia del



progetto di  latinizzazione dell’Impero d’Oriente realizzato dalla IV Crociata,  solo che a
quell’epoca il Papa l’aveva subito e non voluto. Il suo clamoroso fallimento- la Chiesa greca
rimaneva separata  da  Roma-  avrebbe dovuto  dissuadere  da un  simile  piano.  Inoltre  era
piuttosto meschino approfittare della catastrofe di un popolo cristiano, assoggettato da una
stirpe asiatica sconosciuta,  per  tentare di  annetterlo alla  Chiesa Cattolica.  Ma la cosa si
avviò lo stesso. I Cavalieri Teutonici, che combattevano anch’essi contro i Tartari, scelsero
di non sostenere questa Crociata, mentre l’Ordine di Livonia si unì ai cavalieri provenienti
dall'Estonia e a quelli assunti dal Legato. Nel 1239 i Cavalieri di Livonia e il  vescovo di
Dorpat mossero contro Novgorod e Psok. Seguì la vittoria dei Cavalieri a Pskov-Isbork nel
1240.  L'anno successivo  essi  costruirono  la  fortezza  di  Koporye  per  controllare  il  lago
Peipus. 
Dal canto loro, sempre nel 1239 la Svezia, Riga e i loro alleati alleati definirono un piano
contro Novgorod. Gli svedesi dalla Finlandia avrebbero attaccato da nord lungo il fiume
Neva, mentre i tedeschi avrebbero attaccato le fortezze di Izborsk e di Pskov. Erik XI di
Svezia  fornì  le  truppe  per  la  campagna  che  sarebbe  stata  condotta  dallo  jarl  Birger
Magnusson. Questi attraversò la Finlandia fino alla foce della Neva, mentre i tedeschi di
Riga passarono in Carelia ed occuparono Pskov. 
A  Novgorod  regnava  Sant’Alexander  (1221-1263),  figlio  del  granduca  Yaroslav  II
Vsèvolodovic  di  Vladimir-Suzdal  (1191-1246).  Alexander  aveva  capito  che  i  principati
russi, indeboliti dal dominio dei Mongoli, non avevano la forza di combattere su due fronti.
Così  riuscì  ad  intrattenere  relazioni  pacifiche  con essi  e  questo  diede  sicurezza  ai  suoi
confini meridionali. Novgorod infatti sapeva che gli Svedesi intendevano unirli a Roma e
parevano loro peggiori dei Mongoli, perché stavano per imporre una fede straniera. 
Nell'estate del 1240 le navi dell'esercito svedese, sotto il comando di Birger Magnusson,
raggiunsero il fiume Izhòra, un affluente del fiume Neva. L'esercito crociato, composto di
svedesi,  norvegesi  e  finlandesi,  aveva  l'intenzione  di  raggiungere  direttamente  il  Lago
Ladoga,  per  poi  proseguire  fino a  Novgorod.  Alla  notizia  della presenza del  nemico,  il
Principe di Novgorod decise di attaccarlo. Alexander non attese le milizie di suo padre e
raccolse quindi il suo esercito. Si incamminò verso il Lago Ladoga,  da dove si diresse verso
la foce del fiume Ižora. Il campo svedese, ivi situato, non era custodito, dal momento che gli
svedesi non erano a conoscenza della vicinanza dei russi. La notte che precedette lo scontro,
sulla riva della Neva un soldato russo di nome Filippo ebbe una visione: i Santi principi
martiri  Boris  (900-1005)  e  Gleb  (990-1015)  si  avvicinavano  a  bordo  di  una  barca
all'accampamento  russo.  Secondo  la  tradizione  San  Boris  si  rivolse  a  San  Gleb
pronunciando queste parole: “Fratello Gleb, andiamo ad aiutare il nostro pari Alexander!”.
Il  15  luglio  1240  l'esercito  di  Novgorod  improvvisamente  attaccò  gli  svedesi,  che  non
ebbero il tempo di organizzarsi. L'assalto dei russi al campo nemico spinse gli svedesi lungo
le rive della Neva, non solo tagliando i loro ponti che collegavano le navi  alla terra, ma
anche distruggendone un buon numero. La battaglia passò alla storia col nome di Battaglia
della Neva.  Da quel  momento Alexander ricevette  il  soprannome di  Nevskij,  cioè  della
Neva. 
Sebbene subito dopo la vittoria fu mandato in esilio dai Boiardi gelosi, fu ancora il principe
Alexander che sconfisse poi i Cavalieri di Livonia sul ghiaccio invernale del lago Peipus nel
1242,  quando  essi,  liberatisi  dalla  minaccia  mongola,  tentarono  di  riesumare  il  piano
dell’oramai defunto Gregorio IX, mentre la Sede di Pietro era vacante.

PROGETTI DI CROCIATA E DI EVANGELIZZAZIONE DEI MONGOLI



Il Papa seppe del pericolo dei Mongoli in Europa orientale, abbattutisi sulla Georgia e la
Russia  meridionale,  ma  la  lotta  con  Federico  II  gli  impedì  di  agire  efficacemente.
L’invasione  tartara  giunse  in  Polonia  e  Ungheria  tra  il  1240 e  il  1241.  I  Teutonici  e  i
polacchi, guidati da Enrico II il Pio, duca di Slesia, vennero sconfitti a Liegnitz il 9 aprile
1241. L’esercito magiaro fu massacrato dai Mongoli a Mohi l’11 aprile del 1241. Gregorio
IX, cercando di promuovere una lega di tutti i principi cristiani, scrisse a Bela IV, re di
Ungheria, per incoraggiarlo alla difesa dell'Europa e comandò ai Vescovi di quel regno di
predicare la Crociata contro i Mongoli. Ma quando le lettere del Papa giunsero in Ungheria,
la maggior parte di quei prelati avevano già ricevuto la palma del martirio e il Re ungherese,
dopo  alcune  sconfitte,  si  era  rifugiato  nelle  isole  dell'Adriatico.  Così  che  il  Pontefice,
vedendo  che  le  armi  potevano  poco  contro  le  forze  dei  Mongoli,  pensò  di  convertirli.
Domenicani ungheresi si recarono sul Volga per vedere se si potevano evangelizzare, ma ne
riportarono  notizie  inquietanti.  Ricevuti  dai  Mongoli  con  disprezzo,  furono  rimandati
indietro con l'incarico di riferire al Papa che essi volevano che andasse personalmente a
sottomettersi Il Papa comandò che si facessero dappertutto processioni, orazioni e digiuni e
che si aggiungesse alle Litanie questo versetto: “dal furore dei Mongoli, liberaci o Signore”.
L’Imperatore,  impegnato  ad  occupare  gli  Stati  della  Chiesa,  mandò  il  figlio  Corrado  a
combattere contro i Tartari e disdegnò gli appelli di Gregorio. L’Imperatore chiese l’aiuto di
tutti contro i Mongoli, tranne che del Papa, e i guelfi dal canto loro divennero recalcitranti
alla collaborazione con il sovrano scomunicato per la sua doppiezza. Ma la morte del gran
khan Ȫgödai nel 1242 salvò l’Europa dall’invasione.

LA CROCIATA CONTRO DRENTHER E QUELLA CONTRO GLI STEDINGI

Il Papa approvò la Crociata contro Drenther del 1228 -1232 e quella contro gli Stedingi,
tenutasi  tra  il  1232  e  il  1234,  e  che  rappresentarono  l’ennesima  trasformazione
dell’universale teologico del pellegrinaggio armato. La Crociata era diventata ora un mezzo
di polizia sociale.
Per quanto concerne la Crociata di Drenther, essa fu una campagna militare lanciata contro
gli abitanti di Drenthe con l'approvazione di Gregorio IX nel 1228 e durata fino al 1232. Fu
guidata da Willibrando di Oldenburgo (1228-1235), vescovo di Utrecht, al comando di un
esercito composto principalmente da frisoni. Essa fece parte di un conflitto annoso  tra i
Drenther o Drents e la Diocesi di Utrecht, sulle prerogative del Vescovo e sulle pratiche
religiose dei Drenther. Essi non volevano pagare le decime né assoggettarsi al presule come
signore  feudale.  L'incidente  che  trasformò il  conflitto  in  una  crociata  fu  l'uccisione  del
vescovo  Ottone  II  (1215-1228)  di  Utrecht nella  battaglia  di  Ane  coi  ribelli  nel  1227.
Willibrand  ricevette  l'autorizzazione  papale  per  una  crociata  sulla  base  del  fatto  che  i
Drenther  erano  eretici.  Una  accusa  che,  evidentemente,  non  poteva  basarsi  solo  sulla
disubbidienza al Vescovo ma che non conosciamo nei dettagli.  Willibrand aveva servito
Federico  II  come inviato  presso  la  Santa  Sede,  aveva  partecipato  alla  IV Crociata  e  si
trovava  in Italia al momento della sua elezione, per cui potrebbe aver colto l'occasione per
ottenere l'autorizzazione dal Papa per la Crociata. E infatti ricevette l'Indulgenza per essa.
La predicò e reclutò soldati in Frisia nella tarda estate e nell'autunno del 1228, nell'estate del
1230  e  nell'inverno  del  1230-31.  Sebbene  il  re  Enrico  di  Germania  avesse  dichiarato
fuorilegge i Drenther dopo la battaglia di Ane, non mandò nessun aiuto. 



Willibrand sconfisse Rodolfo II di Coevorden (1196-1230), alleato dei Drenther,  ma nel
1229 egli tornò in guerra. Willibrand si rivelò più forte e Rodolfo II di Coevorden si recò ad
Hardenberg per negoziare, ma al suo arrivo fu arrestato e giustiziato il 25 luglio 1230, per
essersi  ribellato  al  defunto  Ottone  II  di  Utrecht.  I  fratelli  di  Rodolfo  continuarono  la
ribellione  e  Willibrand chiamò i  Frisoni  e  gli  abitanti  di  Groninga  per  sostenerlo  nella
repressione  dei  Drenther,  mentre  ottenne  anche  il  sostegno  della  nobiltà  di  Twente  e
Salland. La popolazione rurale di Groninga, tuttavia,  decise di sostenere i Drenther.  Nel
1230, l'esercito del Vescovo fu sconfitto vicino a Bakkeveen , ma riuscì a distruggere una
fortezza dei Drenther a Mitspete. Un accordo tra le due parti fu raggiunto nel 1231, il che
significava che le riparazioni dovevano essere pagate dai Drenther mentre a Federico II di
Coevorden fu concesso il feudo di famiglia che il defunto Ottone II di Utrecht aveva tolto al
fratello Rodolfo. La pace fu di breve durata perché nello stesso anno i Drenther assediarono
la fortezza episcopale restaurata di Mitspete, sia pure con gravi perdite. Un esercito della
provincia di Groninga prese la roccaforte e poi la città di Zuidlaren. Una banda di guerrieri
frisoni fu sconfitta a Bakkeveen. Il capitano di Drenther Hendrik van Borculo, che aveva
reclutato nuove truppe in Vestfalia, fu in grado di respingere un altro gruppo frisone presso
la fortezza di Mitspete. La Crociata di Willibrand si concluse in modo inconcludente nel
settembre del 1232. Willibrand morì nel 1233 e gli successe Ottone III (1235-1249), che
iniziò immediatamente  a  radunare  un grande esercito.  Ciò portò  a  nuove trattative  e fu
stipulata la pace. A Hendrik van Borculo fu concesso il feudo dei Coevorden. A loro volta, i
Drenther eressero un monastero cistercense in segno di pentimento per l'uccisione di Ottone
II  e  dei  suoi  seguaci  ad Ane.  Quando il  conflitto  si  concluse  definitivamente  nel  1240,
l'autorità  spirituale  del  vescovo era  intatta  ma la sua autorità  signorile  fu indebolita  e i
Drenther furono amnistiati.
In  quanto  alla  Crociata  contro  gli  Stedingi,  ispirata  alla  precedente  quasi  sicuramente,
Gebardo II, principe arcivescovo di Brema e Amburgo (1219-1258), a fronte del rifiuto dei
contadini del Basso Weser di pagargli le decime, bandì una Crociata contro di loro, che
Gregorio arricchì della grande indulgenza plenaria. 
La regione di Stedingen o Steding, era situata tra i fiumi Weser e Hunte, nella Germania
settentrionale,  vicino  a  Brema.  Gli  Stedingi  erano  contadini  liberi  frisoni,  che  si  erano
insediati in quelle terre paludose a partire dall'XI secolo, bonificandole e godendo di una
relativa autonomia.  Come da accordi  con Federico I  di  Brema (1104-1123),  i  contadini
coltivavano la terra, che passava di padre in figlio in libero possesso ereditario, mentre ogni
colono pagava una tassa annuale di un pfennig , l'undicesimo covone di tutti i raccolti e un
decimo  di  tutto  il  bestiame  come  riconoscimento  della  sovranità  dell'Arcivescovo;  in
cambio,  erano liberi  di  amministrare i  propri  affari  senza interferenze da parte di  alcun
signore  secolare.  L'accordo trovò grande  favore  tra  i  giovani  contadini  olandesi,  che  si
stabilirono in  gran  numero nella  zona,  nonostante  la  difficoltà  di  coltivare  la  brughiera
paludosa.  Durante  l’arciepiscopato  di  Gebardo  I (1210-1219),  il  suo  parente  Ottone  I
(12091251), Conte di Oldenburg, ottenne il permesso di costruire due fortezze, Lechtenburg
e Lineburg, a Stedingen, al fine di imporre la disciplina sia ecclesiastica che feudale ai
contadini,  che  si  aggrappavano  alle  vecchie  usanze  popolari  germaniche  e  cercavano
continuamente una maggiore indipendenza dalla signoria di Brema. Gli Stedingi, dal canto
loro, accusarono i vassalli del Conte di stupro e rapimento e decisero, durante il loro thing o
assemblea popolare,  di  proclamare la  totale  indipendenza,  di  rifiutarsi  di  pagare  le  loro
decime feudali,  di  costruire  baluardi  con porte  fortificate  e  trincee  lungo le  strade  e  di
formare milizie per difendersi da qualsiasi invasione. 



Gebardo II, sin dal 1219, si adoperò per sottomettere i ribelli.  Poco prima di Natale del
1229,  scomunicò  gli  Stedingi  per  il  loro  continuo  rifiuto  di  pagare  tasse  e  decime.  La
ribellione  si  inasprì  nel  1229,  quando  una  forza  guidata  dall'arcivescovo  e  dal  fratello
Ermanno II di Lippe (1175-1229) fu sconfitta dagli Stedingi. Per legittimare un intervento
militare più ampio, Gebardo accusò gli Stedingi di eresia durante il Sinodo diocesano del 17
marzo 1230. Essi furono accusati di praticare superstizioni, di aver assassinato preti, di aver
distrutto chiese e aver profanato l'Eucaristia. 
Gregorio IX volle però che il suo Legato, il Cardinale Diacono, Ottone di San Nicola in
Carcere, conducesse accurate indagini e confermasse le accuse, come avvenne. Nel giugno
del 1230 Gebardo si recò a Roma dal papa. Gregorio IX ordinò al Prevosto della cattedrale
di Münster di esaminare ancora il caso ed eventualmente confermare la scomunica. Quando
ciò avvenne, Gregorio inviò la lettera Si ea que , 26 luglio 1231, al vescovo Giovanni I di
Lubecca (1231-1247), ordinando di indagare ulteriormente sulle accuse e di richiamare gli
Stedingi  all’obbedienza.  Il  Papa  consentiva  già  agli  inquirenti  di  richiedere  assistenza
militare  alla  nobiltà  vicina  se  le  accuse  si  fossero  rivelate  vere.  Fallita  la  missione  del
vescovo  di  Lubecca,  Gregorio  ordinò,  oltre  che  a  lui,  anche  ai  vescovi  Gottschalk  di
Ratzeburg (1229-1235) e Corrado I di Minden (1209-1236), di riesaminare le accuse ancora
una volta.  Il  risultato fu positivo e  il  29 ottobre 1232 Gregorio IX, con la bolla  Lucis
aeterne lumine, autorizzò la predicazione della Crociata contro gli Stedingi ai vescovi di
Minden, Lubecca e Ratzeburg. Essi avrebbero dovuto predicare non solo nelle loro Diocesi,
ma anche a Brema, Paderborn , Hildesheim, Verdun, Münster e Osnabrück. Anche Federico
II pose gli Stedingi al bando.
Nella sua lettera, Gregorio accusava gli Stedingi di organizzare orge e adorare demoni con
riti  satanici,  oltre  ai  loro errori  teologici.  Dopo tante  inchieste  accurate,  appare difficile
credere che le accuse fossero infondate. Il Papa istituì una scala graduata di indulgenze di
venti giorni per aver partecipato a un sermone di crociata, tre anni per aver prestato servizio
al  soldo di altri  e cinque anni per aver prestato servizio a proprie spese. La remissione
completa  era  disponibile  solo  per  coloro  che  morivano  nell'impresa,  a  condizione  che
confessassero i propri peccati. La Crociata contro gli Stedingi non era dunque pienamente
equiparata alle altre. Coloro che contribuivano finanziariamente ricevevano un'indulgenza in
proporzione al loro contributo, come determinato dai predicatori. La durata della campagna
e la durata del servizio richiesto per ricevere un'indulgenza erano anch'esse a discrezione dei
predicatori in base alle esigenze militari. 
Nell'inverno del 1232-1233, gli Stedingi conquistarono la fortezza arcivescovile di Slutter e
all'inizio del 1233, distrussero il chiostro di legno dell'Abbazia cistercense di Hude, che era
allora in costruzione. La risposta iniziale alla predicazione tuttavia  fu tiepida. I Vescovi di
Minden, Lubecca e Ratzeburg riferirono al Papa le vittorie degli Stedingi e la riluttanza di
molti a unirsi alla Crociata perché essi erano considerati un nemico forte in un territorio
imprendibile.  Il  19  gennaio  1233,  Gregorio  IX indirizzò  la  lettera  Clamante  ad  nos ai
vescovi  Wilbrand  di  Utrecht,  Corrado  II  di  Hildesheim (1221-1246),  Luder  di  Verden
(1231-1251),  Ludolf  di  Münster  (1227-1248)  e  Corrado  I  di  Osnabrück  (1227-1238),
chiedendo loro di assistere i Vescovi di Minden, Lubecca e Ratzeburg nella predicazione
della Crociata. Essi demandarono all'Ordine domenicano, e anche Corrado di Marburgo la
predicò,  probabilmente  col  solito  zelo  fanatico.  Fu così  raccolto  un  esercito  abbastanza
grande per una campagna estiva.
Esso  ottenne  alcuni  successi,  ma  fu  sconfitto  a  Hemmelskamp  in  luglio.  Mentre  i
combattimenti erano già in corso a giugno, Gregorio IX lanciò un rinnovato appello. Nella



lettera Littere vestre nobis (17 giugno 1233), indirizzata ai Vescovi di Minden, Lubecca e
Ratzeburg, concesse finalmente l'Indulgenza plenaria a chiunque partecipasse all’impresa,
anche senza morirvi, esattamente come nel pellegrinaggio armato classico. La cosa fu fatta
in concomitanza del bando della Crociata contro i Luciferiani, onde questa non ne fosse
avvantaggiata. 
Un  esercito  più  numeroso  fu  radunato  all'inizio  del  1234,  dopo  che  i  domenicani
predicarono la crociata in tutto il Brabante , le Fiandre , l'Olanda , la Renania e la Vestfalia.
Tra coloro che si unirono al nuovo esercito c'erano i duchi Enrico I di Brabante (1165-1235)
ed Enrico IV di Limburgo (1195-1247), i conti Fiorenzo IV d'Olanda (1210-1234), Ottone II
di Gheldria (1215-1271), Dietrich V di Cleves (1202-1260), Guglielmo IV di Jülich  (1210-
1278), Ottone I di Oldenburg (†1233) e Ludovico di Ravensberg (†1249), i signori di Breda
e Scholen e diversi baroni della contea delle Fiandre. Il condottiero fu il Duca di Brabante.
Un ultimo tentativo di mediazione fu compiuto dall'Ordine Teutonico, che intervenne presso
il Papa a favore degli Stedingi. Il 18 marzo 1234, nella lettera Grandis et gravis, Gregorio
ordinò al  suo legato  in  Germania,  Guglielmo di  Modena,  di  mediare  tra  gli  Stedingi  e
l'Arcivescovo.  Ma la notizia della decisione del Papa non giunse in tempo ai  crociati  o
l'Arcivescovo la ignorò.  L'esercito crociato si  radunò sulla riva occidentale del Weser e
marciò  verso  nord,  invocando  la  Beata  Vergine  Maria.  Il  27  maggio  1234,  raggiunse
l'esercito contadino su un prato comune chiamato Altenesch e attaccò battaglia, che fu vinta.
Vi fu poi, nella tradizione veterotestamentaria ripresa dalle Crociate, un massacro generale. 
Gli Stedinger sopravvissuti si arresero, i loro possedimenti furono confiscati, per cui quelli a
nord andarono alla Contea di Oldenburg e quelli a sud all'arcivescovado di Brema. Il 21
agosto  1235,  nella  lettera  Ex  parte  universitatis,  Gregorio  IX  revocò  la  scomunica  ai
penitenti e ai sottomessi. 

L’OPERA CULTURALE E LA FINE DI GREGORIO IX

Per l’Università di Parigi,  il  Papa fu qualcosa di più di un fondatore. Egli l’amplificò a
dismisura, partendo dal principio teorico che Dio aveva spostato colà la chiave delle scienze
che nei secoli passati era stata in Grecia, Italia, Inghilterra e Spagna. Inoltre la sostenne per
il  principio  pratico  secondo  cui  essa,  se  non  fosse  stata  guidata,  avrebbe  tralignato
trascinandosi dietro tutto il mondo. A questi due principi, si aggiunse quello architettonico
della disposizione piramidale del sapere, con il quadrivio alla base, il trivio in mezzo, sopra
la filosofia e la sacra teologia al vertice, guidata dalla Chiesa col suo magistero. 
Gregorio  IX  risolse  la  crisi  in  cui  era  precipitata  la  Sorbona,  facendone  l’Atene  della
Cristianità e confermando la dottrina della translatio studiorum. Dal 1217 si erano stabiliti
alla Sorbona i Domenicani e dal 1219 i Francescani. Tra il 1224 e il 1226 i loro rapporti con
l’Università  divennero stretti.  Essa  dal  1219 aveva quattro  Facoltà,  ossia  Teologia,  Arti
(ossia le discipline del Trivio e del Quadrivio, retorica, dialettica, grammatica, aritmetica,
geometria,  astronomia  e  musica),  Diritto  canonico  e  Medicina,  e  quattro  nazioni,  ossia
Francesi, Piccardi, Normanni e Inglesi (che includevano anche tedeschi e scandinavi). In
quell’anno  la  Sorbona  assunse  il  nome  di  Università  e  il  Cardinal  Legato  Roberto  di
Courḉon instaurò il  controllo esclusivo della Santa Sede su di essa. Tuttavia le lotte tra
l’ateneo e l’Arcidiocesi, retta da Guglielmo di Alvernia (1180-1249), e col suo cancelliere
Filippo  (1165-1236), nonché  con  la  Città,  fecero  si  che  l’Università  si  disperdesse  tra
Tolosa, Reims, Angers,  Orléans, l’Inghilterra, la Spagna e l’Italia, con grande vantaggio
degli altri centri di studi. Gregorio IX, preoccupato della situazione, nel 1231, convocati a



Roma i rappresentanti dei maestri, ossia  Guglielmo di Auxerre (1245-1231), Goffredo di
Poitiers  (†1237) e Stefano Baatel,   riportò la  pace e fece riaprire l’Università  di  Parigi,
chiusa da otto anni.  Con la bolla  Parens scientiarum  il  Papa, il 13 aprile,  concesse alla
Sorbona il diritto di redigere la propria Costituzione, ratificando nei fatti la dottrina della
translatio studiorum. Lo fece con l'appoggio di Luigi IX. Al Cancelliere immineva l’obbligo
di  giuramento,  nonché  della  concessione  della  licenza di  insegnamento in  teologia  e  in
diritto canonico ai soli meritevoli. Venne statuita inoltre la gratuità dell'esame per i Maestri
in  Arti  e  in  Medicina.  I  poteri  del  Vescovo rimasero  nella  mera  amministrazione  della
giustizia. All’Università venne concesso il diritto di stabilire le normative sulle lezioni e gli
orari delle stesse e i compiti dei Baccellieri. I docenti ebbero il diritto di scioperare in caso
di necessità e di avere un mese di vacanza in estate. L'esame preliminare per i candidati in
Teologia e in Diritto Canonico doveva essere rigoroso. Il programma dell'insegnamento era
fissato dal Papa, che concesse una nuova conferma al diploma regio di Filippo II Augusto,
del  1200,  per  il  quale  gli  studenti  dovevano  essere  demandati  alla  giurisdizione
ecclesiastica. 
Tra il 1237 e il 1238 Gregorio IX confermò la normativa, contro il Vescovo parigino che
voleva ignorare le procedure dell'esame preliminare, cui dovevano sottoporsi i candidati..
Il Papa, sempre il 13 aprile del 1231, modificò inoltre la proibizione parigina di studiare gli
scritti aristotelici, consentendo agli studiosi di attingervi con profitto e spianando la strada
all’albertinismo e al tomismo. Rimaneva il veto dello studio della Fisica, ma soltanto fino a
quando non fosse emendata dai suoi errori. Ciò doveva avvenire mediante l’istituzione di
una commissione di studi sui libri naturalistici dello Stagirita, presieduta da Guglielmo di
Auvergne  (1180-1249),  pensatore  solido  che  rappresentava  la  reazione  neoplatonica  e
agostiniana alla filosofia araba – che era tutta aristotelizzante - già scelto dal Papa come
Vescovo di Parigi nel 1228 e che però morì poco dopo. Essa non si riunì mai, ma di fatto il
suo verdetto fu anticipato perché la sua fondazione segnò la liberalizzazione di quegli studi.
La Fisica e la Metafisica di Aristotele si diffondevano oramai a macchia d’olio e l’apertura
sub conditione di Gregorio IX ne allargò ulteriormente la chiazza. Alla morte di Gregorio,
Guglielmo di Alvernia formalizzò il consenso allo studio dell’aristotelismo, che, essendo
liberamente praticato negli altri atenei, li favoriva nella raccolta degli studenti. 
Durante la crisi, nella Sorbona dispersa si erano affermati i docenti degli Ordini Mendicanti,
come Rolando di Cremona e Alessandro di Hales (1185-1245). Perciò dopo il 1231, delle
dodici cattedre teologiche, tre furono date a loro, tre ai Canonici dei Capitoli e sei al clero
secolare. 
Proprio ai teologi parigini, sempre nel fatidico 13 aprile 1231, Gregorio raccomandò di non
volersi mostrare filosofi ma di affrontare solo quei problemi risolvibili  con la letteratura
teologica e patristica, ribadendo la sottomissione gerarchica di tutte le scienze alla teologia,
per cui esse vanno studiate solo nella misura in cui servono e non per vanità. 
Nel 1233 Gregorio IX fondò un’altra Università a Tolosa, dotandola dei medesimi privilegi
di  quella  parigina  e  facendone  una  fucina  di  studiosi  ortodossi  da  anteporre  come  una
barriera al dilagare dell’eresia. Sotto di lui nacquero anche gli atenei di Orléans nel 1229 e
di Angers nel 1231, alla quale egli concesse dei privilegi, e la scuola medica di Montpellier
ebbe da Gregorio nel 1240 il rinnovamento dello Statuto promulgato nel 1220.
Il Pontefice si interessò anche dell’Università di Oxford, inviando come legato pontificio il
cardinale Niccolò de Romanis (†1218), che diede il riconoscimento ufficiale alla comunità
di studenti e docenti, che avevano abbandonato la città in seguito all'uccisione di tre allievi,
nel 1214. Il Legato impose agli abitanti di Oxford parecchie concessioni a favore soprattutto



degli studenti. A Oxford la figura del Cancelliere, scelto dal Vescovo di Lincoln, acquistò
una  posizione  di  riferimento.  Durante  il  pontificato  di  Gregorio  fu  Cancelliere  Roberto
Grossatesta (1175-1253), che mantenne la carica anche dopo essere divenuto Vescovo di
Lincoln, sino alla morte nel 1253. Oxford accolse molti studenti parigini tra il 1229 e il
1231. Dal 1229 si costituì la prima scuola francescana e Roberto Grossatesta ne divenne il
primo  lettore in teologia. Fu un risultato del favore accordato da Gregorio ai Frati Minori,
data l'importanza  ad Oxford della scuola francescana.
Come  abbiamo  visto,  Gregorio  IX  morì  il  22  agosto  del  1241,  nella  Roma  assediata
dall’empio Federico. Fu sepolto solennemente in San Pietro in Vaticano. Prima di morire,
aveva forse dato istruzioni su come tenere l’assemblea elettorale cardinalizia. 

CELESTINO IV  (25 ott – 10 nov. 1241)
Goffredo Castiglioni 

Quando Gregorio IX morì, la situazione era drammatica per la Santa Sede. Il Papa aveva
quattordici  Cardinali  e  due  di  essi,  Giacomo  de  Pecorara  e  Ottone  da  Tonengo
(†1250/1251),  erano  prigionieri  di  Federico  II.  Un  terzo,  Pietro  di  Capua,  non  poteva
partecipare per ragioni personali. Partecipò invece quel Giovanni Colonna, capo ghibellino,
dopo aver ricevuto precise garanzie dal Comune Romano. Gli undici votanti erano divisi tra
chi  voleva  proseguire  la  lotta  di  Gregorio  e  chi  invece  voleva  un  compromesso  con
l’Imperatore. A questi, i Cardinali chiesero il rilascio dei due colleghi, ma Federico si limitò
a farli trasferire a Tivoli, ossia nei pressi di Roma. 
Siccome il  Collegio  non si  decideva  a  scegliere  un  nuovo  Papa,  Matteo  Rosso  Orsini,
Senatore romano, probabilmente per le istruzioni ricevute da Gregorio IX prima di morire,
chiuse i Cardinali nel Settizonio, oramai cadente, perché facessero una rapida scelta. Era la
fine  di  agosto.  Il  primo  scrutinio  così  tenuto  diede  una  maggioranza,  ma  non  quella
prescritta,  al  Cardinale  Goffredo  Castiglioni,  che  era  tra  quelli  che  voleva  una
riconciliazione con Federico II. Fu così che i Cardinali cercarono una personalità esterna,
individuandola forse nel Beato Umberto di Romans (1200-1277), Generale domenicano. Ma
il Senatore Orsini, saputolo, con le minacce li costrinse a recedere da tale scelta. Allora i
Cardinali guardarono a Robert di Somercotes, che però morì per la dura permanenza nel
Settizonio, il 26 settembre. Nonostante ciò, le votazioni si trascinarono inconcludenti sino al
25 ottobre, quando, esausti, i Cardinali decisero di ritornare alla candidatura di Goffredo
Castiglioni, più per la sua malferma salute che per il suo orientamento filoimperiale. Infatti,
eleggendolo Papa,  avrebbero potuto uscire dalla prigionia in cui si  trovavano. Un breve
pontificato avrebbe poi dopo dato loro la possibilità di scegliere un vero successore per
Gregorio, individuando per tempo l’uomo giusto.
Goffredo  Castiglioni  accettò  l’elezione  e  prese  il  nome  di  Celestino  IV.  Egli  e  i  suoi
Cardinali si trasferirono presto ad Anagni. Prima però, anche se non vi è documentazione in
merito,  Celestino  dovette  essere  incoronato,  presumibilmente  il  28  ottobre.  La  notizia,
infatti, per cui Celestino si ammalasse due giorni dopo dell’elezione e non potesse avere
nemmeno il pallio, non giustificherebbe il fatto che egli si mettesse in viaggio per Anagni,
dove poi sarebbe morto. 
Goffredo Castiglioni apparteneva ad una nobile famiglia milanese con il maggior castello a
Castiglione Olona nel Contado di Seprio. Una tradizione tardiva ma non per questo falsa
attesta  che  il  padre  del  futuro  Papa,  Giovanni,  sposò  la  sorella  di  Uberto  Crivelli,



Arcivescovo ambrosiano e poi Urbano III, Cassandra Crivelli. La data precisa della nascita
di Goffredo è ignota. Egli ebbe ampia e approfondita formazione teologica, ma non abbiamo
prove di una asserita produzione letteraria. Lo zio Arcivescovo lo avrebbe favorito nella
carriera ecclesiastica milanese, facendolo Canonico, Arciprete e Cancelliere, incarico che di
certo ricoprì da prima del 18 luglio 1223 e dopo al 31 marzo 1226. Alla morte dello zio, che
aveva  conservato  anche  da  Papa  l’Arcidiocesi  di  Milano,  sempre  secondo  una  antica
tradizione, suffragata però documentariamente in modo tardivo e forse non sufficientemente
chiaro, Goffredo si ritirò ad Hautecombe, nell’Abbazia cistercense. Non sembra però che si
sia monacato e potrebbe anche soltanto aver studiato nell’Abbazia da ragazzo.  
Gregorio IX creò Goffredo Castiglione Cardinale Presbitero di San Marco il 18 settembre
1227.  Prima  dell’aprile  del  1228  il  Cardinale  venne  nominato  Legato  in  Toscana  e
Lombardia. Il 10 di quel mese ottenne il giuramento di fedeltà di Tommaso I di Savoia
(1178-1273), al quale il Papa aveva affidato la Fortezza di Avigliana. Una mediazione tra
Pisa e il vescovo di Lucca Obizzone (1228-1231) per il possesso di alcuni castelli, con cui
Goffredo diede ragione al presule lucchese il 21 agosto, si concluse con un nulla di fatto e
l’interdetto che il Legato scagliò sulla Repubblica marinara il 17 ottobre non servì a nulla.
Nei primi mesi del 1229 ottenne la promessa dei Comuni lombardi di inviare truppe al Papa,
ma essa venne mantenuta con molto ritardo. Tra aprile e maggio il Legato mediò tra Padova
e Treviso per ordine di Gregorio IX.  Fu poi a Milano dove mediò tra le fazioni di Bergamo
e dove fece eleggere Podestà Pagano della Torre (†1241).  Il suo successore, Rubaconte da
Mandello (1170/1180-1238), eletto dai suoi rivali, scarcerò gli eretici per far dispetto alla
Chiesa e Goffredo sottomise Milano con l’interdetto. Il Legato aveva infatti confermato una
legge comunale del 1228 assai severa contro l’eresia e che assicurava la collaborazione tra
Stato e Chiesa contro di  loro.  Il  21 maggio 1229 Goffredo tenne un Sinodo coi prelati
lombardi, liguri e piemontesi per la riforma del clero. 
Tornato  a  Roma,  Goffredo non ebbe  più  incarichi  legatizi,  forse  per  i  risultati  modesti
ottenuti,  forse,  più  probabilmente,  perché  moderatamente  favorevole  all’Imperatore.
Gregorio ne fece un membro ordinario della Curia, ma nel maggio giugno 1238 lo promosse
Cardinale Vescovo di Sabina. Abbiamo già visto come divenne Papa. 
Il Pontefice, dalla cui Cancelleria in diciassette giorni di governo non uscì nessuna lettera,
probabilmente celebrò la Messa di Tutti i Santi il 1 novembre. Trasferitosi ad Anagni, vi
morì  il  10  novembre  1241 e  fu  seppellito  in  San Pietro  in  Vaticano.  La  morte  troppo
repentina  di  Celestino,  prima  che  i  Cardinali  avessero  riflettuto  sulla  successione,  fece
piombare la Santa Sede in un lungo interregno, il più lungo mai avuto nella sua storia fino
ad allora.  Della sua complessità si ebbe un primo assaggio quando, morto Celestino, Matteo
Rosso Orsini arrestò il Cardinale Giovanni Colonna. 

www.theorein.it  – Gennaio 2026

http://Www.theorein.it/

