Theorein STORIA

STORIA DEI PAPI

a cura di Vito Sibilio

Se vuoi comunicare con Vito Sibilio: gianvitosibilio@tiscalinet

Capitolo 47
L’ETA’ DI GREGORIO IX

Da Gregorio IX a Celestino IV

PREMESSA. GREGORIO IX E FEDERICO 11

Agli occhi di molti storici, il vero successore di Innocenzo III fu Gregorio IX. Ho gia scritto
quel che penso di Onorio Il e quindi non posso acclarare la fisionomia del papato di
transizione per quello del Savelli, ma sicuramente Gregorio ebbe in comune con Innocenzo
non solo il sangue, ma anche il temperamento e il programma ierocratico, che abbraccio per
convinzione e necessita, in quanto Federico II era diventato troppo intraprendente e la difesa
della liberta della Chiesa esigeva, nel quadro della compenetrazione tra le due sfere, esigeva
una lotta risoluta per il primato del Sacerdozio sull’Impero. Si trattava di mantenere alto il
vessillo petrino, che garantiva alla Santa Sede la pienezza del primato di giurisdizione, la
guida della Chiesa e quindi di tutto quanto vi stava metaforicamente dentro, a cominciare
dalla Cristianita, la cui guida non poteva non spettare al Pontificato e che quindi non poteva
esimersi dal confrontarsi con un Impero che rinverdiva 1 fasti della teocrazia sveva con
Federico II.

Le aspirazioni di quest'ultimo non erano sostanzialmente diverse da quelle del padre e del
nonno, né 1 mezzi di cui si servi differenti. Ma in lui la sensibilita religiosa era di gran lunga
inferiore rispetto a quella del Barbarossa, né capi l'importanza che gli strumenti di politica
ecclesiastica potevano avere nel suo disegno. L'impronta piu laica che diede al suo operato,
in un'epoca in cui sostanzialmente le sue rivendicazioni universalistiche erano ancora piu
anacronistiche, oltre che il suo obiettivo spregiudicato cinismo, lo fecero realmente apparire,
come si legge nell'epitaffio di Innocenzo IV, "il nemico di Cristo, il drago" precursore
dell' Anticristo, figlio di una donna strappata a viva forza dal convento (cosa a cui crede pure
Dante, anche se con qualche attenuazione), eretico (si veda ancora la Divina Commedia),
empio e blasfemo. D'altro canto, Federico II mancava della grande visione strategica del
nonno e del padre, e le scelte concrete della sua politica contribuirono non poco alla sua
rovina. Alcuni errori erano conseguenza della tradizionale politica sveva e tedesca in
genere: l'eccessiva attenzione riservata all'ltalia, la trascuratezza nei confronti delle
questioni tedesche e la conseguente concessione di autonomie ai principi germanici per
coprirsi le spalle nella lotta contro i Comuni. Altri erano suoi propri, come l'eccessiva
attenzione riservata alla Sicilia e l'indifferenza alle sorti dell'Qutremer cristiano. Ma 1 piu
gravi sono insiti nell'ispirazione stessa della sua politica: il sottovalutare forze come la
Chiesa o i Comuni o le monarchie nazionali, credendo di poterle mettere a guinzaglio.


mailto:gianvitosibilio@tiscalinet

D’altro canto, Gregorio ebbe una visione d’insieme di molto piu ampia, destinata ad essere
vittoriosa oltre i confini della sua vita terrena. Capi e valutd I’importanza di tutte quelle
forze che I’Imperatore sottovalutd, si sintonizzo al meglio sulle aspirazioni spirituali piu
profonde della sua epoca, interpretd nel modo piu corretto il senso di unita del mondo
cristiano, declinandolo in modo religioso. Inoltre Gregorio fu e volle essere un Papa al di la
del mero conflitto con I’Impero, facendo vivere ancora il meglio della tradizione gregoriana.
Egli non fu né un profeta intriso di utopia e santita come Gregorio VII, né un politico di
inesauribile inventiva come Innocenzo III, ma fu un uomo dal governo sistematico, che
portd a compimento molti processi iniziati dai predecessori, specialmente dal cugino. Fu in
un certo senso la sintesi precaria e stabile delle contraddizioni della sua epoca, un uomo di
lotta e di governo, un sacerdote dello spirito che brandi con forza la spada e appicco con
spietato coraggio il fuoco. Fu un implacabile e a tratti feroce nemico dell’eresia, un
riformatore inesorabile coi vizi del clero, un legislatore sapiente, un uomo di governo
accorto ed energico, un assertore del grande ideale della Crociata che dilatd fino a fargli
perdere parte della sua coerenza, un intellettuale sensibile ed aperto alle istanze del nuovo,
uno stratega dalla visione geopolitica globale, un uomo di fede ardente e profonda con una
propensione al misticismo e con una intensa pieta. In questo modo egli, se pur non vinse, di
fatto sovrasto quel Federico che combatté con inesauribile coraggio e forza d’animo. Il
trionfo che 1 suo1 successori ebbero sullo Svevo e sui suoi discendenti fu, in effetti, il suo
trionfo, anche se postumo.

LA VITA PRIMA DEL PONTIFICATO

Ugo o Ugolino dei Conti di Segni nacque ad Anagni intorno al 1155, ed ¢ percio detto anche
Ugo di Anagni. La massima oscillazione del suo anno di nascita va dal 1140, oggi oramai
quasi da tutti scartato, e il 1170, che molti sostengono. Rimane tuttavia piu plausibile una
data mediana, come quella indicata poc’anzi. Era cugino di Innocenzo III in senso lato,
perché suo padre, chiamato Tristano o Mattia, era parente di terzo grado del Papa. La madre
era di nobile famiglia anagnina. Ricevette una prima istruzione nella scuola cattedrale di
Anagni, dove si formo nelle arti liberali. Studio teologia a Parigi e diritto a Bologna.

Nel 1198 Innocenzo III lo introdusse nella Cappella pontificia, lo fece Uditore del Sacro
Palazzo e subito dopo, nel dicembre dello stesso anno, lo cred6 Cardinale Diacono di
Sant’Eustachio. Ugolino divenne dopo Arciprete del Capitolo della Basilica di San Pietro. Il
Pontefice nel 1206 lo promosse, ovviamente a richiesta come da prassi, Cardinale Vescovo
di Ostia e Velletri. Nel 1216 egli fu scelto, assieme al Cardinale Guido de Papa (11221),
Vescovo di Palestrina, per costituire la Commissione delegata dal Sacro Collegio per
scegliere il successore di Innocenzo III, che 1 due porporati individuarono in Onorio II1. Nel
1219 Ugo divenne Decano del Sacro Collegio.

Tra 1l 1199 e il 1221 Ugolino fu Legato Apostolico in Italia Meridionale, in Germania, in
Francia, in Lombardia e in Toscana, dove dimostro abilita, tenacia ed energia. In Italia
meridionale si reco nel 1199 e vi medio tra le parti in lotta, che si contendevano
I’educazione e I’influenza sul piccolo Federico II, nonostante fosse sotto la tutela di
Innocenzo III. Ugolino tuttavia non solo non riusci a comporre 1 dissidi tra Markwald di
Anweiler e Gualtiero di Palearia, ma nemmeno ad impedire che il primo si impossessasse di
Federico nel 1201. Nel 1207 e nel 1209 Ugolino fu in Germania per Innocenzo III; la prima
volta, con il collega Leone Brancaleone (1230), vi si reco per mediare tra Filippo di Svevia
e Ottone di Brunswick per la successione ad Enrico VI; la seconda volta sali per determinare



Ottone IV a rinunciare al Regno di Sicilia. Nel 1208 il Cardinale fu Legato in Francia. In
quanto all’Italia settentrionale, Ugolino vi fu inviato piu volte da Onorio III. Nel 1219 egli
tolse I’interdetto che il Papa aveva scagliato su Bologna, mediando la disputa tra il Comune
e la Santa Sede su Medicina e Argelato, beni matildini assegnati da Onorio a Salinguerra
Torelli di Ferrara e rioccupati dai felsinei. Ma la maggiore delle legazioni nel nord Italia fu
quella del 1221, quando Ugolino cerco di comporre 1 dissidi interni ed esterni dei Comuni e
indago sulla diffusione dell’eresia. Predico anche la Crociata e venne accolto con sincera
cordialita con Federico II, del quale era amico e a cui aveva imposto la Croce nel 1220. Da
quando divenne Legato per la Crociata, tuttavia, Ugolino fu di fatto incaricato di vegliare
sugli incerti propositi transmarini dell’Imperatore, per cui i loro rapporti si venarono di
sospetti. Una prima fase della predicazione ugoliniana fu tra la fine di marzo e la fine di
luglio, in cui passo per Siena, Firenze, forse Pisa, Piacenza, Milano e Reggio Emilia, Lodi e
Verona, nelle quali ottenne 1'impegno delle autorita comunali per armati e per collette. Nella
seconda fase, nell’agosto 1221, Ugolino, insediatosi a Bologna, prima nella Collegiata di
Santa Maria di Reno e poi nell'Episcopio, avvio trattative per la composizione di dissidi
sorti a Milano e Ferrara, nonché a Treviso e Belluno, in lotta con il patriarca di Aquileia
Bertoldo di Andechs-Merania (1218-1221) ed il vescovo di Feltre e Belluno Filippo da
Padova (1209-1225). Ottenne I'impegno per la Crociata dai Podesta di Modena e di
Bologna. Ma il comandante designato dell'esercito crociato, il marchese Guglielmo VI di
Monferrato (1201-1225), chiese quindicimila marche d'argento promessegli dal Papa e si
poté raccoglierle solo attraverso dilazioni di pagamenti, anticipi sulle collette di Germania,
ricorso a prestatori italiani e altre manovre. La terza fase della legazione di Ugolino si tenne
dal settembre all’ottobre 1221 e vide Ugolino impegnato per la Crociata a Milano e Vercelli,
che si offrirono di finanziare 1'invio di crociati a condizione che essi partissero insieme; poi
nel Veneto dove, affidata la colletta al vescovo di Padova Giordano (1214-1221), si riusci a
compilare una lista di offerte che tuttavia non si riusci a raccogliere subito. Alla fine di
ottobre, Ugolino rientrd a Bologna. La Crociata non si fece subito e sarebbe stato il punto
iniziale del lungo conflitto tra Federico II e Ugolino, ma la legazione in Lombardia permise
a questi di fare esperienza della complessita della politica comunale italiana e degli effettivi
spazi di manovra che essa poteva riservare al Papato.

Ugolino fu molto amico di San Domenico e partecipo alle sue esequie il 6 agosto del 1221 a
Bologna, ma fu ancor piu amico di San Francesco. Lo incontrd per la prima volta quand’era
Legato in Toscana. Il Santo passava per Firenze, dopo che il Capitolo francescano della
Porziuncola, il 14 maggio 1217, aveva deciso di inviare frati in tutto il mondo. Anche
Francesco si stava recando in Francia, ma Ugolino lo dissuase perché rimanesse in Italia a
reggere 1’Ordine in un momento di tensione tra esso e la Curia, perché non voleva adattarsi
alle norme del Concilio Lateranense IV sulla vita religiosa e si abbarbicava al privilegio
concessogli da Innocenzo III di vivere in un modo proprio. Francesco si fece persuadere e
cosi evito, tra 1’altro, I’incontro col clero francese che non ancora avevano compreso e
apprezzato il suo carisma e quello dei Frati Minori. Il Santo pero rifiuto, a buon titolo, tutti 1
tentativi di uniformare i Minori alla vita monastica tradizionale. L’11 giugno 1219 fu forse
Ugolino ad indurre Onorio III ad approvare definitivamente 1’Ordine con la bolla Cum
dilecti filii. Ugolino, che ospitd 1’Ordine dei Frati Minori a Roma, collaboro in modo
decisivo alla stesura della Regola definitiva nel 1223. Francesco lo volle come Cardinale
Protettore dell’Ordine sin dal 1217 e lo ottenne ufficialmente da Onorio III tra il 1221 e il
1223. Fu Ugolino a persuadere Francesco a riaprire lo Studio francescano di Bologna che il
Serafico Padre aveva chiuso per amore di poverta. Fu ancora Ugolino a convincerlo a farsi



curare gli occhi a Rieti, ma senza successo. San Francesco, dal canto suo, gli profetizzo il
Papato.

Estimatore anche di Santa Chiara d’Assisi (1194-1253), Ugolino sostenne la diffusione delle
Clarisse. Egli si adoperd perché nascesse un Ordine delle Povere Dame della Valle di
Spoleto e della Tuscia, la filiazione femminile francescana. Nel 1220 Ugolino trascorse la
Settimana Santa a San Damiano, presso la comunita delle Clarisse e la loro Fondatrice. Per
ordine di Onorio III, volle introdurre la regola benedettina nell’interpretazione cistercense a
Porta Camollia di Siena, a Monticelli presso Firenze, alla Gattaiola a Lucca, a Monteluce a
Perugia e a San Damiano. Ma Santa Chiara non si lascio distogliere dall’ideale francescano.

Ugolino ebbe un carattere autoritario, inflessibile, energico, piena di temperamento, tenace,
dinamica e profondamente religioso; fece, come vedemmo, ampie e profonde e variegate
esperienze; di sicuro fu uno dei maggiori ecclesiastici della sua epoca. Aveva in effetti tutti i
numeri per essere Pontefice, come poi accadde.

L’ELEZIONE AL PAPATO

Morto Onorio III, i Cardinali designarono una Commissione elettorale di tre membri e
procedettero ad una elezione per compromissum. 11 19 marzo 1227 1 Commissari scelsero
dapprima come Papa il Beato Cardinale cistercense Konrad der Bartige dei Conti di Urach
(1170/1180-1227) e, a fronte del suo diniego, optarono per Ugolino di Ostia e i Cardinali
ratificarono la designazione. Ugolino accettd e prese il nome di Gregorio IX in onore di
Gregorio VII, quale antesignano dei Papi teocrati, e di Gregorio VIII, promotore della
Crociata. Il nuovo Pontefice scrisse immediatamente all’Imperatore per preannunziargli la
sua elezione. Diverse questioni erano pendenti tra loro, come la sovranita di fatto e di diritto
sui territori pontifici, I’indipedenza della Sicilia, quella della Chiesa tedesca e siciliana, le
forme di collaborazione nella lotta all’eresia e nell’evangelizzazione del Baltico e
naturalmente la Crociata. Gregorio avrebbe dovuto scegliere se proseguire la politica
dilatoria di Onorio, per consolidare lo Stato della Chiesa, o prendere di petto 1I’Imperatore
per la Crociata, anche a rischio dello scontro, in cui la Santa Sede sarebbe stata per forza piu
debole militarmente. 1 fatti avrebbero scelto per i contendenti. Di certo, I’insistenza sulla
Crociata da parte del Papa e il mantenimento della sua piena sovranita ecclesiastica su
Spoleto e Ancona, che abbiamo visto contese negli anni di Onorio III, potevano diventare
materia di scambio. E cosi fu, anche se inopinatamente.

LA SESTA CROCIATA

La prima controversia tra Gregorio IX e Federico II deflagro tra il 1227 e il 1230 e non fu
una ripicca per i problemi creati dallo Svevo al Potere Temporale, ma la conseguenza di una
reale divergenza di principio, alla quale il Papa era pronto a sacrificare la sicurezza dei suoi
domini. L’Imperatore parve infatti voler interrompere la Crociata che faticosamente Onorio
IIT era riuscito a fargli finalmente intraprendere e i1 cui preparativi non erano stati interrotti
né dal decesso di quel Papa né dall’elezione di Gregorio. Nell’agosto del 1227, in effetti,
Federico 11, che in ossequio al trattato di San Germano, al seguito di una grande flotta gia
salpata, era partito da Brindisi, nel corso del viaggio si ammalo, attracco a Otranto, ordind
alle sue navi di proseguire sotto la guida del patriarca di Gerusalemme Geroldo di Losanna
(1225-1239), rimase a terra e tramite un messo inviato ad Anagni chiese un rinvio al
Pontefice, che pero, del tutto incredulo sulla sua buona fede, non volle concederglielo.



Federico si ritirdo a Pozzuoli per curarsi. Il Papa, memore dei giuramenti con cui
I’Imperatore si era vincolato a ricevere la scomunica se non fosse partito per la spedizione
sacra, non volle accettare nessuna spiegazione da Federico II e scaglio su di lui I’anatema il
29 settembre, riconoscendo valida la clausola vessatoria del Trattato di San Germano
sottoscritto dall’Imperatore con Onorio III. Gregorio IX ripeté I’anatema in novembre dalla
Basilica di San Pietro.

In conseguenza di cio, nel dicembre 1227, Pietro Frangipane e i ghibellini di Roma si
ribellarono al Papa e lo costrinsero a fuggire dalla citta e a rifugiarsi prima a Viterbo e poi a
Perugia, da dove Gregorio IX scomunico 1 ribelli capitolini. Dietro la rivolta c’era Federico
I, che cosi lanciava un messaggio intimidatorio al Papa, il quale pero, uomo di ferro, non
recedette.

Lo Svevo rimase tuttavia apparentemente fedele al progetto crociato, ma a modo suo. Il 6
dicembre 1227 diramod una lettera circolare con cui respinse le accuse di Gregorio IX,
annunciando che sarebbe partito nel maggio del 1228. Convinto di non aver meritato
I’anatema, non chiese I’assoluzione, con un gesto assai sfrontato. Il Pontefice, che lo aveva
ammonito a non guidare la Crociata da scomunicato, scaglido un nuovo anatema su di lui il
23 marzo 1228, ossia nel Giovedi Santo. Nel frattempo I’imperatrice lolanda era morta e il
nuovo Re di Gerusalemme era il figlio suo e di Federico, Corrado IV (1228-1254).
L’Imperatore non era piu Re della citta santa per diritto coniugale, ma solo tutore del
sovrano suo figlio. I Baroni del Regno avrebbero potuto rifiutargli la reggenza. Ma lo Svevo
non si dava troppo peso di queste questioni dinastiche, esattamente come faceva con quelle
religiose. 11 28 giugno 1228 Federico parti da Brindisi, com’era stato stabilito, con quaranta
galere. Fu cosi che il pellegrinaggio penitenziale per eccellenza venne guidato da un
pubblico peccatore scomunicato. La Crociata fu detta percio degli Scomunicati. A Cipro,
dove fece scalo, I'Imperatore riaffermo i diritti feudali dell’Impero a scapito della Santa
Sede, urtando ulteriormente Gregorio. Tuttavia 1 nobili del Regno di Gerusalemme,
convenuti nell’isola sotto la guida di Giovanni di Ibelin (1179-1236), nonostante le minacce
e i ricatti dello Svevo, rifiutarono di riconoscerlo sia come Re di Cipro — la cui sovrana
legittima era Alice, anche se al momento residente ad Antiochia - sia come Re di
Gerusalemme, limitandosi ad accettarlo come Reggente di quest’ultima.

Il 7 settembre I’Imperatore sbarco ad Accon. La sua condizione di scomunicato tuttavia era
precaria, perché rendeva dubbi 1 giuramenti vassallatici prestatigli. Inoltre, Templari e
Ospedalieri non volevano collaborare con lui per I’anatema e il sovrano poteva contare solo
sui Teutonici. Si aggiungeva che molti soldati che lo avevano preceduto se n’erano tornate
in patria o per fretta o per timore della Chiesa. Federico aveva dunque piu di un motivo per
non sguainare la spada e, quando seppe che, come vedremo, il Papa aveva invaso il Regno
di Sicilia, ebbe premura di rientrare in Europa. Intavolate lunghe e laboriose trattative con il
sultano Melek al Kamel, il 18 febbraio del 1229 concluse un trattato per il quale tornavano
alla dominazione crociata Gerusalemme — esclusa la Moschea di Omar — Betlemme,
Nazareth e una striscia costiera da Giaffa ad Accon con le strade che i pellegrini dovevano
percorrere per giungere nelle cittd sante. Le fortificazioni di Gerusalemme dovevano
rimanere demolite, a meno che Federico non le avesse rifatte personalmente. Il trattato
doveva durare dieci anni e obbligava 1 contraenti ad un reciproco aiuto. La soluzione non
violenta del conflitto era affiorata sin dai tempi di Innocenzo III e le trattative erano state
proposte dallo stesso Sultano ad Onorio III durante la V Crociata, per cui non era una
novita. Ma il fatto che a condurle fosse uno scomunicato che non aveva sguainato la spada
nemmeno per un giorno le rese del tutto inaccettabili per la Chiesa, € non a torto, visto che



non era stata nemmeno consultata, sia in Oriente che a Roma. Inoltre le conquiste avevano
una frontiera assolutamente indifendibile, per cui 1 Baroni di Terra Santa erano sconcertati.
La concessione della Moschea di Omar ai musulmani era poi del tutto scandalosa per loro e
ancor piu per i Templari, nati per difendere la Spianata del Tempio e che avevano
trasformato la Moschea stessa nella loro Chiesa madre. I Veneziani e 1 Genovesi erano, dal
canto loro, furenti per le concessioni commerciali ai Pisani, di fede ghibellina. Il patriarca
Geroldo, infine, minaccido l’interdetto su Gerusalemme se avesse accolto Federico II.
Quando poi questi annunzio che avrebbe assunto la corona per s¢ e non per il figlio,
I’aristocrazia locale si allontano del tutto da lui. Federico aveva estromesso il suocero a suo
tempo e ora aveva surclassato anche il figlio, in aperto disprezzo del diritto feudale e delle
prerogative romane sugli Stati crociati.

Lo Svevo, giunto il 17 marzo in citta, non potendo farsi incoronare religiosamente, si pose
da solo in testa nella Basilica del Santo Sepolcro la corona del Regno di Gerusalemme, cosa
doppiamente sconcertante, sia per la procedura che per il luogo. Quando poi giunse il
vescovo Pietro di Cesarea (1199-1235) per lanciare I’interdetto su Gerusalemme a nome del
Patriarca della citta, Federico, offeso, la lascio subito e senza fortificarla. Si imbarco ad
Acri, 1l 1 maggio, tra gli oltraggi della popolazione. L’idea dell’Imperatore era stata quella
di trovare un accordo con il Papa e nella sua mente la cerimonia laica avrebbe dovuto
evitare di provocarlo, ma evidentemente la mentalita dei due personaggi era molto differente
e quella di Federico molto diversa da quella dei contemporanei. La verita era che il modello
teocratico seguito dall’Imperatore era molto piu radicale di quello dei suoi avi e si ispirava
alla tradizione costantiniano-giustinianea, carolingia ed ottoniano-salica. Per essa, il sovrano
del mondo non poteva essere scomunicato validamente, specie se la sua coscienza attestava
I’innocenza dalle accuse mossegli. Questo modello ¢ I'unico che, al di 1a della personale
miscredenza di Federico II, permette di capire le sue azioni pubbliche durante la lotta col
Papato. Ma era anche 'unico che in Occidente nessuno poteva comprendere e quello piu
pericoloso per la Chiesa, ai cui occhi la riconquista di Gerusalemme diventava del tutto
irrilevante, se compiuta con queste premesse ideologiche.

LA PRIMA FASE DELLA LOTTA CON FEDERICO Il E LA CROCIATA DELLE CHIAVI

Gregorio IX, infatti, non solo rifiutd di assolvere Federico che non gli aveva mai chiesto
perdono, ma si adopero, sia pure invano, perché si eleggesse un nuovo Re in Germania, al
posto del figlio di Federico, Enrico VII, e sciolse 1 sudditi tedeschi, italiani e siciliani dal
giuramento di fedelta verso I’Imperatore e, presumibilmente, anche verso il figlio. Da
questo comportamento del Papa, si deduce che per lui la sentenza di scomunica implicava
quella della deposizione. In queste manovre il Pontefice venne spalleggiato dal duca
Ludovico I di Baviera (1183-1231). La radicalita della decisione di favorire una nuova
elezione regia dimostra che sin da allora Gregorio IX concretizzo 1’idea di far cadere gli
Hoenstaufen, considerati pericolosi per la Chiesa. Le iniziative di Gregorio in Germania non
ebbero tuttavia successo e nel contempo Rinaldo di Urslingen, legato imperiale in Toscana e
ad Ancona e titolare del Ducato di Spoleto, alla testa di un forte esercito, invase lo Stato
della Chiesa a titolo di rappresaglia. Il Papato non aveva potuto contare sulla fedelta delle
citta marchigiane: il 2 ottobre 1228 i Comuni ghibellini — Osimo, Recanati, Numana,
Castelfidardo, Cingoli, Fano e Senigallia — fomentati dall’Impero si erano coalizzati contro
quelli guelfi — Pesaro, Ancona e Jesi. L’intervento di Azzo VII d’Este, ordinato da Gregorio
IX, non era stato sufficiente a ripristinare il governo pontificio sulla Marca di Ancona. In



questo contesto di sgretolamento della signoria papale, si era inserita I’invasione di Rinaldo,
che aveva creato da dietro le quinte il casus belli. Con essa, il Legato imperiale voleva
dimostrare che solo la dominazione germanica poteva dare stabilita all’ltalia centrale.
Probabilmente il piano era stato concepito dallo stesso Federico II prima di partire per
I’Oriente, come sembra potersi dedurre dalla lettera da lui inviata il 21 giugno 1228 al
Comune di Civitanova, in cui accusava il Papa della crisi in atto e di non essere capace di
reggere la regione politicamente. La rivolta romana e I’invasione dello Stato della Chiesa
dovevano distruggere politicamente il Papato, almeno nelle intenzioni dell’Imperatore.

Ma Gregorio IX, che non era uomo da intimidirsi facilmente, fece si che nel settentrione
d’Italia, si sollevassero i Comuni della II Lega Lombarda, mentre i guelfi si agitassero in
Germania. Il vescovo di Strasburgo Bertoldo di Teck (1223-1244), in lotta con Enrico VII,
vide 1 suoi privilegi confermati da Gregorio. Il Papa era diventato il maestro della sinfonia
antimperiale suonata da strumenti molto diversi ma che sembravano ben armonizzati.
Tuttavia le cose in Germania volsero presto per il peggio per i guelfi. Sebbene dall'aprile del
1229 1l cardinale Ottone di Monferrato, Diacono di S. Nicola (71250/1251) si adoperasse
per annunciare in Germania la scomunica di Federico e per l'elezione di un nuovo Re,
Ottone I di Brunswick-Liinenburg (1204-1252), i suoi sforzi non sortirono comunque
nessun effetto rilevante. Un Concilio tedesco convocato da Enrico VII e al quale il legato
pontificio Ottone di San Niccolo cerco invano di partecipare, schiero la Chiesa tedesca con
Federico e la dinastia. In Germania era prevalente l'opinione che fosse un indizio della
decadenza della Chiesa il fatto che il Papa ostacolasse la Crociata vittoriosa dell'Imperatore
e per giunta si adoperasse per sottrargli il Regno mentre era lontano. Enrico VII nell'estate
del 1229 calo in Baviera con un esercito costringendo alla sottomissione il duca Ludovico.
Subito dopo si volse contro Strasburgo, dove i cittadini e il Vescovo proprio allora avevano
accolto il legato apostolico Ottone, ignorando il divieto del sovrano. Le truppe reali
circondarono la citta e devastarono tutta l'area circostante. Tuttavia, malgrado si trovasse in
una posizione assai favorevole, Enrico smobilito il suo esercito e I'anno successivo I'abate
di S. Gallo Corrado di Bussnang (1226-1239) negozio la pace con la citta. Non sono mai
state chiarite le motivazioni di questa azione, forse da rintracciarsi nella volonta del giovane
Re di non alienarsi completamente la Chiesa.

In Italia, Gregorio raccolse un esercito guidato da Giovanni di Brienne — desideroso di
vendicarsi del genero - e dal Cardinal Pelagio — a lui accostato nonostante le divergenze che
li avevano opposti nella V Crociata - € col quale non solo respinse le truppe imperiali ma
invase anche il Regno di Sicilia, con quella che fu detta la Crociata delle Chiavi. Le truppe
della II Lega Lombarda si unirono alla spedizione. Questa guerra era indispensabile per la
Chiesa Romana, in quanto riaffermava la sua sovranita feudale sul Mezzogiorno, spezzava
la tenaglia imperiale che la stringeva geograficamente e colpiva il bastione del potere
federiciano, che peraltro fungeva da avamposto verso I’Oriente e avrebbe quindi reso
impervio 1l rientro dello Svevo, se la regione fosse caduta nelle mani della Chiesa. La
Crociata ebbe inoltre un valore simbolico e con essa Gregorio IX rimaneggio,
radicalizzandola, tutta la teologia del pellegrinaggio armato contro gli scomunicati che
Innocenzo III aveva indetto contro Markwald di Anweiler. Mentre Federico, portando la
Croce da scomunicato, non aveva combattuto e quindi tecnicamente non aveva liberato il
Santo Sepolcro di Cristo, il Papa, coi suoi soldati segnati dalle Sante Chiavi — da cui il nome
della guerra — combatteva per liberare le terre dell’ Apostolo Pietro — ossia il Patrimonio e
poi il feudo siciliano — da un dominio anticristico. Era dunque molto forte il
cristomimetismo: la terra era santa in quanto petrina, ma Pietro era stato il Vicario di Cristo



e il suo sepolcro era in Italia, a Roma, nella citta del Papa, suo successore. Il pellegrinaggio
non si faceva al termine della guerra santa ma all’inizio, perché le armate segnate dalle
Chiavi partivano dall’Urbe.

Al principio del 1229 i clavisignati invasero il Regno di Sicilia, conquistando Montecassino,
molte fortezze tra Abruzzo, Gargano e Campania e facendo puntate nelle Puglie. Si era
diffusa la voce che Federico II era morto in Terra Santa e 1 frati girovaghi la propalavano in
tutto il Regno. Forse tale notizia si dovette ad una precisa volonta della Curia, certo fu cosi
che circa duecento citta si ribellarono. Dei due principali eserciti imperiali, uno rimase
isolato nell'entroterra abruzzese, al comando di Rinaldo di Urslingen, circondato da truppe
nemiche, mentre l'altro, per non essere sbaragliato si ritir0 nella fortezza di Capua, che
venne subito messa sotto assedio da Giovanni di Brienne. Il Papa si annesse gli Abruzzi,
parte delle Puglie e della Basilicata.

I1 10 giugno 1229 Federico tornd dalla Crociata nel porto di Brindisi. Ando a Barletta dove
pose il suo quartier generale. La notizia del suo ritorno gettd lo scompiglio tra i suoi nemici
che lo credevano morto. Molti dei suoi sudditi tornarono a lui e molti altri scapparono verso
lo Stato della Chiesa smettendo di combattere. A Barletta tutti coloro che erano rimasti
fedeli cominciarono ad accorrere intorno all'Tmperatore. Qui si unirono parte delle truppe di
ritorno dalla Crociata, tra cui molti Cavalieri Teutonici che, rimasti bloccati con le loro navi
nei porti pugliesi per il maltempo, decisero di continuare a combattere per 1'Imperatore
anche contro il Papa. Ad essi si aggiunse poco dopo l'esercito di Rinaldo di Urslingen, che
era riuscito a rompere l'accerchiamento in Abruzzo, arrivando a Barletta insieme ad altre
milizie siciliane rimaste fedeli e ai Saraceni di Lucera, tutti pronti a combattere per
prendersi la rivincita.

Al comando del conte Tommaso I d’Aquino (1185-1251), una parte di queste truppe venne
in soccorso di Capua, attraversando la pianura pugliese, la Valle del Cercaro, del Miscano,
del Calore e del Volturno. Tutti si dileguavano alla vista delle truppe imperiali che,
indisturbate, poterono prendere alle spalle gli assedianti di Capua, che scapparono a loro
volta senza combattere, e liberare cosi l'altro esercito fedele. Anche Giovanni di Brienne
scappo rifugiandosi oltre il confine dello Stato della Chiesa. A questo punto 1 Lombardi e 1
clavisignati si ritirarono, lasciando sole le citta ribellatesi all'lmperatore. Solo a
Montecassino le truppe papali vennero assediate da quelle imperiali, opponendo una strenua
resistenza sotto la guida del Cardinal Pelagio. Ma a ottobre anche loro si arresero, ricevendo
l'onore delle armi.

Dopo Capua, gli imperiali posero 'assedio a Sora, una della piu importanti tra le citta ribelli
e importante centro strategico della zona. Sotto il comando di Tommaso I d'Aquino la citta
fu espugnata il 28 ottobre 1229 e per ordine dell'lmperatore fu saccheggiata, data alle
flamme e rasa al suolo, mentre tutta la popolazione catturata fu passata a fil di spada. Questo
castigo esemplare fu sufficiente; in pochi giorni le circa duecento citta ribelli rientrarono
sotto il controllo imperiale, cosi che entro novembre tutto il Regno fu pacificato. Ma questa
durezza spietata dava fiato alla propaganda papale. Fu cosi che Federico fu indulgente con
le altre citta, perdonando anche molti ecclesiastici che avevano fomentato la ribellione. Si
accani solo contro individui singoli colpevoli di tradimento, funzionari che avevano tradito,
capi militari vendutisi al Papa, come monito per gli altri sudditi. Tuttavia furono abbattute le
mura di San Severo, Foggia, Troia, Larino, Casalnuovo e Civitate e tutte dovettero dare
degli ostaggi.

Sempre per placare gli animi di tutto il Regno e ristabilire un ordine assoluto, per Gaeta fu
ordinato da Federico stesso ai Saraceni di Lucera di distruggerne vigneti e frutteti, accecare



e tagliare il naso ai nobili e agli esponenti dell'alto clero per poi cacciarli nudi dalla citta,
tagliare il naso alle donne, 1 testicoli ai bambini, radere al suolo le mura, le torri e tutte le
case tranne le chiese. Tuttavia non vi ¢ prova che questa rappresaglia fosse poi eseguita, ma
era stata emessa appunto per far terminare tramite il terrore ogni altro atto di violenza.
L’immagine dell’Imperatore malvagio ne trasse molto alimento e il non accaduto valse piu
dell’accaduto.

Federico perd non invase lo Stato della Chiesa per arrivare ad un accordo, al quale Gregorio
non poté sottrarsi per il fallimento delle sue iniziative anti imperiali. La merce di scambio di
cui facevamo menzione in precedenza per la Crociata a Gerusalemme ora tornava, sia pure
per la strada tortuosa di quella delle Chiavi. Nel frattempo Gregorio IX tornd a Roma nel
febbraio 1230, richiamato dal popolo, dopo che durante la sua assenza si erano verificati
eventi tragici per Roma, ossia un'inondazione del Tevere ed una spaventosa carestia.

Le trattative furono condotte da Ermanno di Salza per la Corte e dal Cardinale Tommaso di
Capua (11242) per la Curia. Esse furono abbastanza lunghe. Alla fine Tommaso e il
confratello Jean Halgrin d’Abbeville (11237), Vescovo di Sabina assolsero Federico per
conto di Gregorio. Nel luglio 1230 Imperatore e Papa sottoscrissero la Pace di San
Germano, poi ratificata a Ceprano, con cui il primo fece numerose concessioni alla Santa
Sede in Sicilia e promise di non invadere lo Stato Pontificio, mentre il secondo lo assolse
dalla scomunica, il 28 agosto. Gli ecclesiastici siciliani vennero liberati dalle tasse comuni,
dal foro civile e dal diritto di approvazione delle elezioni episcopali. Federico II tolse il
bando ai Comuni lombardi che gli si erano ribellati. Il 1 settembre Gregorio IX e Federico II
si incontrarono ad Anagni e si riconciliarono ufficialmente. L’ Imperatore mangio a casa del
Pontefice. La questione generale della Lombardia e dei Comuni non fu affrontata, ma il
Papa non li aveva abbandonati.

Un nodo importante fu quello di Gaeta. Gregorio IX le aveva promesso, durante 1'assenza di
Federico, che da quel momento in poi non sarebbe stata soggetta ad alcun altro governo o
potere. Tuttavia, cid ignorava i diritti di Federico, ulteriormente messi in discussione
dall'assassinio di un messaggero imperiale in citta. Ad Anagni, la questione di Gaeta era
probabilmente gia stata risolta a favore dell'lmperatore. Rimandando per lungo tempo,
Federico volle screditare pubblicamente il Papa agli occhi dei suoi sudditi meridionali; solo
nel giugno del 1233 accetto 1’accordo.

L’Imperatore credeva di aver ottenuto la neutralita della Chiesa in vista del suo progetto di
riunire 1’Italia sotto il suo dominio, ma si sbagliava e di grosso.

INTERMEZZO DI COLLABORAZIONE TRA GREGORIO E FEDERICO

Nei nove anni di non facile tregua che seguirono, il Papa e I’Imperatore collaborarono con
reciproco vantaggio, ma non regno mai la fiducia tra loro.

Nel 1231 il Pontefice intravide il rischio per la Chiesa insito nell’assolutismo imperiale,
cercando di dissuadere Federico dal promulgare il Liber Augustalis, ossia le Costituzioni di
Melfi, ma senza successo. Esse furono varate nel settembre di quell’anno. Erano un
grandioso monumento giuridico, che riunivano in sé il vecchio diritto civile, penale ed
amministrativo e la legislazione finanziaria normanna. Federico fece del suo Regno uno
stato di funzionari molto efficiente, in cui contava solo la volonta del sovrano e ogni diritto
da essa discendeva. L’Imperatore, incorporando in esse la piu aspra legislazione
antiereticale, compresa la pena capitale, tentd di addolcire la medicina al Papa. Ma questi
mangiava amaro ogni volta che Federico riduceva le concessioni di Ceprano alla Chiesa



siciliana, 1 cui centoquaranta prelati non potevano essere tanto autonomi in uno Stato cosi
accentrato. Da qui 1 continui motivi di frizione con Roma.

Sempre nel 1231, precisamente nel novembre, Federico II si avvio decisamente alla
ricostituzione della potenza imperiale in Italia e tenne la Dieta di Ravenna. I Comuni, come
avevano fatto con Federico Barbarossa e come avevano ripetuto nel 1226, ricusarono i
capitolari e chiusero le porte innanzi all’esercito dell’Imperatore. Questi commino loro il
bando. Gregorio IX, lealmente, cerco piu volte di mediare tra il sovrano e i sudditi ribelli,
trail 1231 eil 1235 e tra 1l 1236 e il 1237, ma le posizioni delle parti erano inconciliabili.
Federico dal canto suo prestd soccorso a Gregorio quando questi fu costretto a fuggire da
Roma, sia nel 1232 che nel 1234, per i suoi scontri con i Romani. Nel maggio del 1234
alcuni violenti tumulti, organizzati in Roma dal senatore Luca Savelli (1190-1266) e da
varie famiglie ghibelline ostili a Gregorio IX, costrinsero quest'ultimo a fuggire in Umbria.
Federico accorse in armi e si uni a Montefiascone, nell'agosto del 1234, alle milizie
pontificie guidate dal cardinale Raniero Capocci (71250). L'armata assedio, alla fine di
agosto dello stesso 1234, l'esercito del Savelli, asserragliato nella rocca di Respampani, a
sud di Viterbo. Dopo una ventina di giorni, I'Imperatore abbandono 1'assedio, lasciando il
comando al Cardinale che, nonostante alcune difficolta, riusci a infliggere ai Romani una
dura sconfitta, costringendoli a sottoscrivere, nel marzo 1235, onerosi accordi di pace con il
Pontefice, che rientrd a Roma solo nel 1237. Non si puo tuttavia escludere che lo stesso
Imperatore fosse dietro almeno alla prima rivolta antipapale, se non ad entrambe.

L’anno successivo Gregorio IX si schierd risolutamente con Federico II contro il figlio
Enrico VII che gli si era ribellato. Enrico, Re di Germania, non condivideva le concessioni
fatte dal padre ai grandi feudatari tedeschi e che erano culminate nel 1232 con lo Statutum
in favorem Principum, in quanto avrebbe voluto che anche oltralpe si realizzasse un potere
monarchico centralizzato. Il giovane Re era invece favorevole alle citta tedesche. Ma
Federico non poteva alienarsi il consenso dell’aristocrazia germanica, il cui aiuto gli era
indispensabile per lottare contro i Comuni e la cui fedelta era il prerequisito perché potesse
occuparsi pacificamente del Regno di Sicilia. Il Papa, dal canto suo, era contento del fatto
che il regime feudale si consolidasse, a scapito del potere regio, nel cuore stesso
dell’Impero, dove peraltro era potentissima I’aristocrazia ecclesiastica. Percio 1’alleanza di
Gregorio e Federico contro Enrico VII era scritta nelle stelle. I1 Re tedesco, che nel 1231,
dopo le deliberazione della Dieta di Ravenna a cui non aveva partecipato, aveva giurato
fedelta al padre incontrato a Cividale del Friuli nel 1232, tornato in Germania aveva ripreso
ad opporglisi.

Federico chiese allora all'arcivescovo di Treviri Teodorico di Wied (1212-1242) di ricordare
personalmente al figlio il giuramento di obbedienza prestato a Cividale. Enrico VII chiese
quindi al Papa, nel caso avesse violato il suo giuramento, di scomunicarlo senza indugio su
richiesta dell'Imperatore. Nel frattempo, come vedremo, il Re entrd in contrasto con
Gregorio e col padre per la sua politica giudicata fiacca contro gli eretici. Fu cosi che,
quando si ribelld nel 1235 alleandosi con la II Lega Lombarda, Enrico VII venne
scomunicato dal Papa su istanza dell’Imperatore, che lo sconfisse lo stesso anno, tenendolo
prigioniero fino alla morte, avvenuta in circostanze misteriose nel 1242, in diverse fortezze
del meridione d’Italia. Le richieste di clemenza di Gregorio verso Enrico erano rimaste
inascoltate.

Nel 1236 Federico riprese la guerra contro i Comuni, nonostante 1’opposizione del Papa.
L’Imperatore pretese che Gregorio lanciasse 1’anatema contro di essi, ma questi rifiuto. Nel
settembre di quell’anno Federico si impossesso del Triveneto, dove contava sull’appoggio



di Ezzelino III da Romano (1194-1259), che ne divenne il signore. Federico II arrivo nei
pressi di Verona, a Valeggio sul Mincio; saccheggio poi Vicenza. L'Imperatore torno poi in
Germania per domare la rivolta di Federico II d'Austria (1230-1246). Nel febbraio del 1237
I’Imperatore fece eleggere nella Dieta di Vienna suo figlio Corrado IV nuovo Re di
Germania, senza interpellare il Pontefice. Egli aveva nove anni e diventava cosi il
successore designato al trono imperiale. In Italia il Gran maestro dell'Ordine teutonico,
Ermanno di Salza, nel maggio 1237 fece sapere da Brescia che 1'lmperatore avrebbe
represso nel sangue ogni tentativo di rivolta.

Fallite le ultime trattative tra la Corte e i Comuni per mediazione della Curia, nell’estate del
1237 lo Svevo armo un nuovo esercito e marcid da Augusta verso il Brennero, fermandosi
per prima cosa a Verona. Furono i Legati apostolici, 1 vescovi di Treviso e Reggio Emilia,
Tisone (1209-1245) e Niccolo Traversi (1211-1243), ad indurre Verona alla resa, nonostante
questa avesse millantato con I’Imperatore una alleanza con la Santa Sede. Tuttavia a questi
convenne dare credito a tali voci, per usarle come strumento di propaganda antipapale.
L'esercito imperiale punto verso Mantova, che preferi arrendersi piuttosto che vedersi
saccheggiata, quindi fu la volta di Bergamo, che fece lo stesso. Federico II inizio le ostilita
strappando ai bresciani numerosi centri come Goito e Montichiari, anche se il grosso
dell'esercito lombardo fece in tempo ad arrivare a Brescia. L'esercito della Lega Lombarda,
era comandato da Pietro Tiepolo (71237), figlio del doge di Venezia Jacopo Tiepolo ([1170]
1229 -1249). 11 27 novembre 1’armata dell’Imperatore sbaraglio le forze comunali a
Cortenuova e Federico fu ad un passo dall’estendere il suo dominio a tutta la Lombardia. Il
Carroccio fu mandato a Roma in Campidoglio, quale velato monito al Papa troppo
intraprendente, accompagnato da una missiva, per attestare la potenza dell'lmpero e
sobillare il partito ghibellino. Esso fu accolto trionfalmente ed esposto in Campidoglio.
Federico intimo che al manufatto venisse riservato ogni onore e fosse opportunamente
conservato. Tale gesto spinse i ghibellini di Pietro Frangipane ad una nuova sommossa. Il
Papa fu costretto nuovamente, nel luglio 1238, ad abbandonare la citta alla volta di Anagni.
Il conflitto tra guelfi e ghibellini romani si risolse con la vittoria dei guelfi ed il ritorno di
Gregorio IX a Roma nell'ottobre dello stesso anno. Pietro Tiepolo fu, nel frattempo,
spietatamente giustiziato.

La II Lega Lombarda nel frattempo si sciolse. Lodi, Novara, Vercelli, Chieri e Savona si
sottomisero al potere imperiale, mentre Amedeo IV di Savoia (1197-1153) e Bonifacio 1I
del Monferrato (1202-1253), aggregatisi alla Lega per impulso di Onorio III, si sottomisero.
Milano, che, erroneamente, non fu assediata da Federico II, si offri di firmare la pace, ma la
pretesa della resa a discrezione di Milano stessa e delle citta sconfitte animo in esse una
ulteriore volonta di resistenza ad oltranza. Milano, Alessandria, Brescia, Piacenza, Bologna
e Faenza si allearono e proseguirono la lotta. L’assedio di Brescia, fatto dalle truppe
federiciane, si protrasse inutilmente per tre mesi, dal 9 luglio al 9 ottobre del 1238,
nonostante esse fossero rimpolpate da mercenari di tutta Europa e dai fedelissimi guerrieri
saraceni al servizio dell’Imperatore. La sconfitta dei Comuni avrebbe significato
I’instaurazione di un regime assolutista anche nel Regno d’Italia, verso il quale ancor di piu
valevano le remore della Santa Sede espresse a proposito delle Costituzioni di Melfi. La fine
delle citta autonome avrebbe peraltro privato lo Stato della Chiesa di quella cintura
protettiva che esse gli offrivano nei confronti del potere imperiale. Era dunque solo
questione di tempo che il conflitto, sia sul piano dei principi che su quello pratico, si
riaccendesse tra 1 due poteri universali del Medioevo.



In parallelo, infatti, si era sviluppata infatti la tormentata relazione tra il Papa e I’Imperatore.
Il 29 febbraio 1236 il Pontefice aveva scritto allo Svevo respingendo I’accusa di aver
favorito la rinascita della Lega Lombarda e di aver appoggiato tresche antimperiali in
Toscana e Veneto. Inoltre gli aveva chiesto di essere piu mite con i nobili siciliani che aveva
punito per la loro presunta vicinanza politica alla Chiesa. La missiva conteneva anche delle
lamentele sulla violazione delle liberta ecclesiastiche siciliane, concesse a Ceprano. Il 17
agosto dello stesso anno Gregorio IX aveva scritto al Cardinale Vescovo di Palestrina,
Giacomo de Pecorara (71244), perché esprimesse all’Imperatore le sue lagnanze e le sue
repliche alle accuse mosse da lui alla Chiesa Romana. Laddove Giacomo non avesse potuto
recarsi alla Corte, era stato pregato di farsi latore della stessa missiva al Cardinale Guala
Bicchieri, Legato in Italia settentrionale per la lotta all’eresia. Il 23 ottobre Gregorio IX si
era lamentato nuovamente con I’Imperatore delle sue prevaricazioni sulla Chiesa siciliana,
rammentandogli che doveva essere sottomesso al Papa come tutti 1 sovrani terreni in campo
religioso. Nell’epistola, Gregorio aveva citato i precedenti degli Imperatori virtuosi, aveva
accusato Federico di aver fomentato col denaro la seconda rivolta di Pietro Frangipane in
Roma e si era appellato alla Donazione di Costantino per giustificare 1’esercizio del pieno
potere sulla citta da parte del Pontificato. Aveva rammentato inoltre il diritto alla translatio
Imperii che la Santa Sede desumeva anche, ma non solo, dalla Donazione stessa. Gregorio
IX aveva rivendicato altresi la sua primazia e ne faceva discendere interventi concreti,
perché ancora scrisse a tutte le autorita della Lombardia, del Triveneto e della Romagna per
indicare la sua volonta di giungere ad una regolamentazione generale della lotta all’eresia,
della liberta ecclesiastica e dell’amministrazione imperiale. Ma Federico II aveva seguito la
sua strada senza tentennamenti. Il Papa si era preparato cosi ad un riposizionamento
politico, prima che Federico II diventasse il padrone d’Italia. La cosa divenne
imprescindibile dopo Cortenuova.

LA SECONDA FASE DELLA LOTTA TRA GREGORIO E FEDERICO

Nel 1238 riprese infatti la lotta tra Impero e Sacerdozio. Federico mirava chiaramente al
dominio su tutta 1’Italia, compresa Roma, di cui voleva fare la capitale almeno morale del
suo Impero, federe all’ispirazione ottoniano salica di cui abbiamo parlato. Era un dominio
che ancora gli sfuggiva, e quindi era necessario combattere prima che si instaurasse.
Nell’ottobre del 1238 invio suo figlio Enzo (1220-1272) a regnare sulla Sardegna, senza
tener conto della sovranita feudale della Chiesa sull’isola e anzi combinando per lui un
matrimonio con una principessa locale, Adelasia di Torres (1207-1259), vedova di Ubaldo
IT Visconti (1207-1238), Giudice di Torres e Gallura. Cid non poteva essere accettato dal
Papa, visto che la Sardegna era stata promessa alla Santa Sede dalla stessa Adelasia e che
ora era stata indotta a rimangiarsi la parola. Gregorio reagi inviando in Lombardia il suo
legato Gregorio di Montelongo (1200-1269), per riunire in una sola Lega tutte le citta
ribelli. Il Papa poi si alled con Venezia e con Genova. Lo scopo era allestire una spedizione
nel Regno di Sicilia, da sottrarre a Federico da parte del suo legittimo signore feudale,
appunto il Papato. Ai primi di marzo del 1239 Federico tento di provocare una nuova rottura
tra il Papa e la sua Curia. Gregorio tuttavia intercettava la corrispondenza tra 1 Cardinali e il
sovrano e vanifico il tentativo. Il Papa riaffermo risolutamente la sua autorita su Roma. Nel
febbraio del 1239 I’Imperatore promulgd un editto che obbligava tutti ad un boicottaggio
completo dei Comuni. La cosa spinse il Papa alla rottura. Egli il 20 e il 24 marzo, da Rieti,
scomunico nuovamente Federico, per la politica che seguiva in Sicilia contro le immunita



ecclesiastiche contravvenendo agli accordi di Ceprano, oltre che per i suoi tentativi di
impossessarsi di Roma. La questione lombarda, che aveva fatto traboccare il vaso, rimaneva
ufficialmente fuori dalla disputa tra i due Soli. La sentenza venne fatta conoscere a tutto il
mondo cristiano.

Federico II allora scrisse anche egli a tutti gli Stati europei, cercando di tirare 1 sovrani dalla
sua parte contro il rischio di un massiccio ritorno alla politica di supremazia di Innocenzo
II, che aveva fatto collezione di monarchi deposti e scomunicati. L’Imperatore chiese poi la
convocazione di un Concilio Universale che giudicasse e deponesse il Papa, rivolgendosi,
nel 1239, con una lettera ai Cardinali, che egli appellava quali successori degli Apostoli.
Tale missiva attesta il grande prestigio che aveva raggiunto il Sacro Collegio ma anche il
rischio di una sua evoluzione corporativa, che avanzasse pretese sul Primato romano.
Dimostrava anche che I’Imperatore voleva tornare alla politica altomedievale di supremazia
dell’Impero sul Sacerdozio. Gregorio IX, vanificato il tentativo di Federico rinsaldando 1
suoi legami coi Cardinali, lo bolld come blasfemo e precursore dell’ Anticristo, lo accuso di
negare ogni religione — compresa 1’islamica e I’ebraica — e di non credere nella Perpetua
Verginita della Madonna, né in alcun dogma e di professare solo fiducia nella sua ragione.
Scrivendo all’Arcidiacono di Passau, suo legato, Alberto di Behaim, riprese il suo antico
progetto di sostituire Federico sul trono. Autorizzo 1 suoi Legati in Lombardia e Germania a
predicare nuovamente una Crociata contro lo Svevo per radunare soldati da mettere in
campo contro di lui. Tale Crociata fu la prima bandita contro un Imperatore in casa sua. Non
si trattava di peregrinare in armi verso un santuario da liberare, ma di recarsi in soccorso
presso le membra mistiche del Cristo, il Tempio vivo dello Spirito, perseguitate da un
sovrano precorritore dell’Anticristo. Era una Crociata fortemente escatologica e fu
un’ennesima innovazione introdotta da Gregorio nella teoria e nella prassi della Lotta tra
Impero e Sacerdozio. La lettera di Gregorio era forse la piu violenta mai scritta da un Papa
contro un Imperatore. Ovviamente i Comuni italiani accolsero volentieri 1’appello papale.
L’Imperatore reagi da par suo accusando Gregorio di essere lui stesso il cavallo rosso
dell’ Apocalisse.

La situazione politica divenne tuttavia stagnante per Gregorio: la Crociata contro
I’Imperatore non decollo, perché i principi tedeschi gli rimasero fedeli e i Comuni, di fatto,
mantennero un equilibrio di forze sufficiente per difendersi ma non per passare al
contrattacco. Infatti nel 1239 essi sembrarono prevalere in Lombardia e nel Triveneto, ma
nel 1240 Federico II prese la Marca di Ancona e il Ducato di Spoleto, allo scopo di
annettersi il dominio temporale della Chiesa. Nessuno Stato europeo si schiero dalla parte
del Papa o dell’Imperatore, che pero incasso 1’atteggiamento benevolo dell’Impero Latino
d’Oriente.

Il Papa rispose convocando un Concilio Ecumenico per giudicare 1’Imperatore, da tenersi
nella Pasqua del 1241. Era una grande mossa desunta dall’analoga iniziativa dello Svevo. Se
il Concilio avesse emesso sentenza, nessuno avrebbe potuto modificarla, nemmeno il Papa,
e avrebbe instaurato definitivamente la ierocrazia in Europa. Federico reagi all’immane
pericolo intercettando la flotta genovese che trasportava 1 prelati a Roma, che non potevano
viaggiare per le vie di terra chiuse proprio da lui. Nella Battaglia dell’Isola d’Elba, presso lo
scoglio di Montecristo, tra il 3 e il 4 maggio, la flotta ghibellina di Pisa, guidata dal re Enzo,
sbaraglio quella guelfa genovese e molte navi affondarono coi Vescovi a bordo. Altri cento
vennero catturati, assieme a tre Legati. La sacrilega impresa era senza precedenti. Cio
impedi qualsiasi ulteriori negoziati con 1'Imperatore e causo anche l'allontanamento dalla
Curia del cardinale Giovanni Colonna (11244), al quale, all’inizio del conflitto, I’Imperatore



si era rivolto per una mediazione. Il Colonna, dopo essersi rifugiato a Palestrina, chiese alle
milizie imperiali di muovere contro Roma. La famiglia Orsini, allora, nel 1241 assedio la
sua roccaforte nell'Urbe, il Mausoleo di Augusto, e poi distrusse suoi palazzi in citta. Matteo
Rosso Orsini (1180-1246) fu nominato nuovo e unico senatore di Roma da Gregorio IX, in
sostituzione dei precedenti senatori Oddone Colonna (1190-1256), nipote del Cardinale, e
Annibaldo Annibaldi (1180/1190-1253). L'Orsini tenne prigioniero il cardinal Colonna per
circa un anno e mezzo, dall'autunno del 1241 alla primavera del 1243. All’inizio di agosto,
comunque, Federico era a Tivoli; le truppe imperiali si avvicinarono a Roma e
I’accerchiarono per poi assediarla. Gregorio, per tenere la citta sotto il suo controllo, invio
dei Legati al campo imperiale, ma Federico rifiutd ogni trattativa. Ora il Papa poteva
resistere ad oltranza in attesa dell’attacco finale, forte dell’appoggio dei Romani, ai quali
aveva dimostrato la sua volonta di pace. Tuttavia 1’assalto non ebbe luogo perché,
nell’assolata estate capitolina, 1’anziano Pontefice, che attendeva il suo destino con
incrollabile coraggio, mori il giorno 22.

L’Imperatore, che aveva sempre dichiarato di combattere Gregorio e non la Chiesa, si ritiro
in Sicilia in attesa degli eventi. Fu un errore, per lui, di incalcolabile portata, ma
provvidenziale per la Santa Sede.

La profezia di Gioacchino da Fiore, che aveva annunziato la persecuzione imperiale contro
la Chiesa sotto Federico Barbarossa, il figlio e il nipote, si era verificata. In effetti questa
terza lotta tra Impero e Sacerdozio, dopo quella delle Investiture e quella del Barbarossa,
aveva dei caratteri apocalittici che le precedenti avevano avuto solo in parte o non avevano
avuto affatto. Sebbene le due parti dichiarassero di non lottare contro 1’istituzione avversaria
ma contro chi la ricopriva, la pubblicistica animata dalle rispettive Corti radico il contrasto
nel ferreo mondo dei principi e senza lesinare argomentazioni polemiche di rara violenza.
Una tale guerra era destinata a terminare solo con la sconfitta completa di una delle parti in
lotta. Non vi era piu spazio per le ambiguita. La Cristianitd non poteva avere due teste e
I’unica superstite poteva essere o la teocrazia imperiale o quella pontificia.

IL PONTIFICATO INTIMO DI GREGORIO IX

Gregorio IX, dopo un processo canonico tenutosi tra Assisi e Perugia tra il 10 giugno e il 18
luglio del 1228, con la bolla Mira circa nos pubblicata nel capoluogo umbro, il 29 luglio
dello stesso anno canonizzo a furor di popolo San Francesco d’Assisi, a soli diciotto mesi
dalla morte. Sempre nel 1228, dopo la canonizzazione, il Papa indirizzo a tutto il mondo una
Bolla su Francesco, la Sicut fiale auree, che magnificava le virtu del nuovo Santo. Il
Pontefice compose parte dell’Ufficio della festa del nuovo Santo e anche alcuni Inni in suo
onore.

Gregorio, inoltre, il 3 luglio 1234, canonizzo anche San Domenico di Guzman. Nella bolla
di canonizzazione, la Fons sapientiae Patris, il Papa defini quest’ultimo un “uomo che
viveva secondo la regola degli Apostoli, un uomo evangelico sulle orme del suo Redentore”.
Nella stessa Bolla Gregorio defini 1 Predicatori “la luce delle nazioni donata dalla Sapienza
di Di0”. 1l Papa si servi dei Predicatori per I’Inquisizione, riempi 1 conventi domenicani di
privilegi e scelse tra le loro fila molti suoi consiglieri e collaboratori.

Nel 1230 Gregorio intervenne nella disputa appena nata sulla poverta tra i Francescani, in
quanto alcuni di essi si rifacevano ai consigli radicali del Fondatore espressi nel suo
Testamento. Questo pero esplicitamente menzionava il diritto del Cardinale Protettore di
pronunziarsi sui frati che non avessero osservato la Regola o I’avessero voluta cambiare.



Ora il Cardinale Protettore era diventato Vescovo di Roma e aveva una doppia autorita,
quella che gli aveva dato San Francesco e quella che gli aveva dato Nostro Signore. Il Papa,
con la bolla Quo elongati, rispondendo ad una precisa interrogazione, dichiard che i precetti
testamentari del Poverello non erano giuridicamente vincolanti. Le uniche norme cogenti
erano quelle della Regula bullata, della quale la Bolla era una interpretazione ad un tempo
nuova e autentica. In nove punti - concernenti la distinzione tra comando e consiglio, la
facolta di trattare del denaro per usi di sostentamento o di elemosina, le proprieta
dell'Ordine di beni mobili, la discrezionalita dei Ministri generali, provinciali e vicari in
materia di peccati e di ammissione od espulsione dall'Ordine - si trattd di una vera
riscrittura.

Gregorio si schierd cosi per 1’uso moderato dei beni, una sorta di via mediana tra il
monachesimo classico e la vita conventuale mendicante, perché, se lasciava intatto il voto di
poverta del singolo, permetteva che 1’Ordine avesse 1’usufrutto di un patrimonio, la cui
proprieta in seguito sarebbe stata riservata alla Santa Sede. Tuttavia questo non impedi che
il movimento degli Spirituali rimanesse in gestazione. Era iniziata la Disputa sulla Poverta.
Il1 21 agosto del 1231 Gregorio pubblico la bolla Nimis iniqua, con cui biasimava quei
Vescovi che proibivano ai Francescani la celebrazione degli uffici divini nei loro conventi,
se non in giorni prestabiliti, la costruzione di nuove sedi, la liberta di scelta dei superiori, la
libera disponibilita delle reliquie. Il Papa poneva cosi le basi dell’esenzione giuridica
dell’Ordine dei Frati Minori.

A Gregorio IX va riconosciuto il merito di aver istituzionalizzato il carisma francescano,
incanalandolo al di fuori dell’alveo dell’utopia e permettendogli di arricchirsi di vocazioni,
senza che nascessero duplicati pit o meno infedeli. Il Francescanesimo trovo
definitivamente il suo posto in seno alla Chiesa, grazie al lavoro indefesso dapprima del
Cardinale Ugolino e poi del Papa Gregorio. Il resto che avvenne proveniva dalle tensioni
interne dell’Ordine, che se avesse ascoltato il Pontefice si sarebbe risparmiato periodi
dolorosi. Gregorio IX nel 1227 ordind poi al Beato Tommaso da Celano (1200-1260) di
redigere la prima biografia di San Francesco, la Vita Prima. Essa fu presentata al Papa il 25
febbraio del 1229, in un elegante codice, onde fu detta Legenda Gregorii.

Il Papa defini Sant’ Antonio da Padova (1195-1231), I’altro grande francescano dell’epoca
che predico alla sua presenza nel marzo del 1228 quando si trova a Roma, “arca del
Testamento e scrigno delle Sacre Scritture” per la sua sapienza biblica profusa nell’oratoria
sacra e ne apprezzo senza riserve I’indefessa opera evangelizzatrice, mentre ne suggello la
vita canonizzandolo il 30 maggio del 1232 a Spoleto. Antonio martello gli eretici con la sua
predicazione impreziosita dalla taumaturgia molto piu dell’Inquisizione.

Nel 1228 il Papa concesse a Santa Chiara il Privilegium Paupertatis che autorizzava la sua
vita evangelica. La Santa, che non faceva politica, fu per questo uno dei maggiori sostegni
del Papato nella lotta contro i suoi nemici spirituali. Fu lei a disperdere, nel 1240, col
ciborio in mano, dalla finestra del suo convento, i Saraceni che, agli ordini dell’ormai
scomunicato Federico II, minacciavano di mettere Assisi a ferro e fuoco.

Molto diversi e drammatici i rapporti con Elia da Cortona (1180-1253), discepolo
controverso di San Francesco, del quale il Papa, quand’era ancora Ugolino di Ostia, era
stato amico. Gregorio I1X il 29 aprile del 1227 approvo la costruzione della doppia Basilica
di Assisi, per la quale aveva accettato, proprio tramite Elia, la donazione di un apposito
terreno. La Basilica era stata progettata da Elia stesso. Il 22 aprile del 1230 il Papa la
proclamo capo e madre dell’Ordine francescano e il 16 maggio concesse le indulgenze per
la traslazione del corpo di San Francesco di cui diremo. Caduto in disgrazia per aver tentato



di farsi eleggere, a qualsiasi costo, Generale dell’Ordine nello stesso anno al posto di
Giovanni Parenti (1227-1230), recuperata la fiducia del Papa, nel 1232 venne finalmente
eletto. Tra il 1235 e il 1237 Elia, docile strumento di Gregorio, mise al suo servizio le
risorse spirituali dell’Ordine, anche per I’Inquisizione. Il Papa, sapendo che anche Federico
IT stimava Elia, lo invio presso di lui nel 1238 per una mediazione, ma senza successo.
Tuttavia il governo accentrato e autoritario di Elia produsse una sollevazione delle Province
transalpine. Arnolfo, francescano e penitenziere della Curia, e diversi maestri francescani
universitari la capeggiarono ed esercitarono una forte influenza su Gregorio. Il 15 maggio
1239 si tenne un Capitolo generale, alla presenza del Papa, che si concluse con la sua
deposizione. Siccome Elia non voleva ottemperare a tutte le restrizioni decise contro di lui,
decise di rifugiarsi presso Federico II e venne percido scomunicato da Gregorio IX, con un
atto che, se all’inizio fu latae sententiae perché I’Imperatore era stato gia anatematizzato,
nel 1240 venne ufficializzato. Una lettera di giustificazione di Elia, affidata al generale
francescano Alberto di Pisa (1239-1240), non venne mai consegnata a Gregorio. Di certo,
quando Elia fu deposto, Federico II gli espresse la sua pubblica solidarieta e accuso il Papa
di averlo fatto allontanare perché il frate era vicino alla causa ghibellina. E in effetti Elia
continuo ad accompagnare a lungo lo Svevo scomunicato. La sua vicenda mostrava come
un Ordine tanto in espansione correva il rischio di invischiarsi nella politica.

Nel 1233 nacque a Firenze I’Ordine dei Servi di Maria, che presero la Regola agostiniana
nel 1240, anche se I’approvazione papale sarebbe venuta dopo la morte di Gregorio, nel
1255.

Nel 1235 Gregorio IX approvo 1’Ordine religioso cavalleresco di Santa Maria della Mercede
o dei Mercedari, fondato, in seguito ad una visione della Beata Vergine Maria trail 1 e il 2
agosto 1218, da San Pietro Nolasco (1189-1256), da una confraternita laica di Barcellona, e
dedito alla liberazione dei prigionieri cristiani in mano agli infedeli. In seguito tale Ordine
sarebbe diventato mendicante.

Il 6 aprile del 1229 Gregorio diede nuovi statuti ai Carmelitani. Nel 1238, quando 1
Carmelitani, fuggendo davanti ai musulmani trionfanti in Oriente, si impiantarono in Sicilia,
Francia, Inghilterra e Cipro, il Papa non fu ignaro del progetto di farne una comunita
eremitica.

Il 28 giugno del 1227 il Pontefice confermo gli antichi privilegi dei Camaldolesi. Nello
stesso anno impianto 1 Premostratensi in Livonia e Curlandia. Assistette finanziariamente e
in ogni altro modo 1 Cistercensi missionari sul Baltico.

Nel 1231 il Papa confermo la filiazione dell’Ordine cavalleresco di San Giacomo della
Spada all’Ordine di Santiago.

Il 6 febbraio 1236 Gregorio IX confermo la trasformazione dell’Ordine di San Tommaso
Martire di Acri, formato da Canonici Regolari in onore di Thomas Becket, in un Ordine
monastico cavalleresco, operata dal vescovo di Winchester Pietro de Roches. Ad essi il Papa
tuttavia impose un abito nero con una croce a meta bianca e rossa, per differenziarli
dall’abito con la croce rossa dei Templari.

I1 9 maggio 1238 Gregorio IX rammento energicamente ai Templari di Terra Santa la loro
incombenza di proteggere 1 pellegrini che andavano a Gerusalemme transitando per la strada
acquistata da Federico II.

Gregorio IX canonizzo Virgilio di Salisburgo (700-784) nel 1233 ed Elisabetta di Turingia
(1207-1231) nel 1235.

Il Papa concesse ricche Indulgenze in occasione della traslazione dei Santi da lui
canonizzati: un anno per Domenico, un anno per Antonio, un anno € quaranta giorni per



Elisabetta di Turingia; per Francesco, dopo la cerimonia di traslazione avvenuta nella Nuova
Basilica nel 1230, tre anni per chi proveniva d'Oltremare, due per i1 presenti giunti
d'Oltralpe, uno per gli Italiani; quaranta giorni per Virgilio di Salisburgo. La maggiore
rilevanza data ai Santi recenti esaltava I’azione dello Spirito nella Chiesa e galvanizzava la
devozione popolare.

Gregorio IX fu un autentico Papa riformatore e insistette moltissimo sul celibato e la castita
del clero. Nel dicembre del 1231 egli apri un’inchiesta sull’impudicizia dell’arcivescovo di
Colonia Enrico di Miillenark (1225-1238) e nel 1233 lo scomunico. Nel 1235 il Papa
contestd una lunga lista di reati ad un suffraganeo di Grado. Gregorio stigmatizzo il
matrimonio dei preti, persino con vedove, e la successione ai chierici nelle proprie funzioni
dei loro figli. Si impegno inoltre contro la simonia, assai diffusa in Francia.

Il Papa prosegui sulla linea del contenimento dell’influenza ebraica e dal 1230 non si
oppose al sempre piu dilagante fenomeno della confisca e della distruzione delle Bibbie
giudaiche. Presso Gregorio IX nel 1238 si era rifugiato 1’ebreo convertito Nicholas Donin di
La Rochelle, che diede molto materiale alla propaganda antigiudaica. Donin era un caraita
che rigettava Dl’autoritd talmudica. Scomunicato dalla Sinagoga, si era convertito al
Cristianesimo. Recatosi a Roma, presentd al Papa trentacinque capi di accusa contro il
Talmud, laddove esso negava la Verginita di Maria Santissima e la Divinita di Cristo.
Gregorio ordino di raccogliere tutte le copie del Talmud, di esaminarle e all’occorrenza
distruggerle. In Francia si diede seguito al mandato papale, altrove no. Ovviamente, siccome
le Toledot Ilesu, con il loro blasfemo contenuto, erano realmente presenti nel Talmud, le
censure scattarono meritatamente. Nel 1240 Donin inizio a Parigi un grande processo al
Talmud, col beneplacito di Luigi IX, nel quadro di una disputa coi maggiori rabbini del
Regno: Yechiel di Parigi (11268), Moses di Coucy , Judah di Melun e Samuel ben Solomon
di Chateau-Thierry, che si guardarono bene dal contestare biblicamente i dogmi cristiani.
Ventiquattro carri carichi di copie e di commenti talmudici vennero raccolti e distrutti, nel
quadro della repressione della letteratura giudaica. La traduzione in francese di alcuni brani
del Talmud da parte di Donin cambio la percezione degli Ebrei. I cristiani consideravano gli
Ebrei come seguaci dell'Antico Testamento, ma le bestemmie incluse nei testi talmudici
indicavano che la comprensione ebraica dell'Antico Testamento differiva da quella cristiana.
Donin sperava di abolire il Talmud per facilitare la conversione del suo popolo.

Gregorio IX invio 1 suoi Legati, generalmente frati mendicanti, ai Sultani di Damasco,
Iconio, Aleppo e Baghdad, a partire dal 1233, per ottenere o mantenere il permesso di curare
1 cristiani in loco, ma senza avviare, a quanto sembra, nessuna missione. Tuttavia tra i
religiosi mandati oltremare non pochi tentarono di convertire i musulmani e vennero percio
spesso martirizzati.

Nel 1237 il Patriarca di Antiochia di Siria, Ignazio III David (1222-1252), monofisita, aderi
alla Chiesa Cattolica. Ma questa unione fu di breve durata.

GREGORIO IX LEGISLATORE

Gregorio promulgo molte leggi. Tra di esse rammentiamo quella che riservo esclusivamente
e definitivamente al Papato le beatificazioni e le canonizzazioni. Ma ¢ per un’altra ragione
che egli ¢ entrato nella storia del diritto canonico.

I1 5 settembre 1234, con la bolla Rex Pacificus, il Papa pubblico la prima raccolta completa
ed autorevole delle decretali pontificie, il Liber Extra Vagantium Decretalium o



Decretalium Gregorii IX Compilatio, compilata su suo ordine dal domenicano San
Raimondo di Pefiafort (1195-1275) tra il 1230 ed il 1234.

Raccolta completa e ordinata di tutte le decretali dei cento anni precedenti raccolte per
argomenti, essa fu la fonte principale del diritto canonico fino alla promulgazione del
Codice di Diritto Canonico del 1917. A sua volta, il Liber, noto anche come Corpus luris
Canonici — in quanto corrispettivo ecclesiastico del Corpus Iuris Civilis lustinianei, anche
se di tale Corpus ne era solo una parte — si basava soprattutto sui decreti del IV Concilio
Lateranense, dei quali, su settanta, cinquantanove entrarono nell’opera giuridica gregoriana.
L'espressione extra vagantium indicava le decretali che erano rimaste fuori dalla raccolta di
Graziano. L'opera ¢ senza commenti, divisa in cinque libri, suddivisi in titula, rubrica
summaria e summarii. Essa riportava sia le definizioni dogmatiche, sia le norme liturgiche.
Tutte le leggi ecclesiastiche universali antecedenti, contrarie alle norme presenti nel Liber,
furono abrogate. Il Corpus fu il primo codice legislativo unitario, ufficiale, autentico,
universale, esclusivo della Chiesa. In esso, accanto alle Decretali, che venivano da sempre
pubblicate come risposta a quesiti posti al Papa, erano presenti anche moltissime
Costituzioni, redatte da Gregorio e altri Papi spontaneamente. Esse attestavano la crescita
dell’autorita sovrana del Vescovo di Roma. Il Corpus conteneva millesettecentosettantuno
capitoli tratti dalla compilazione di Bernardo di Pavia, centonovantuno dai Registri di
Gregorio e nove di altra provenienza.

Nel 1234 il Papa invio il Liber a Bologna, Parigi e Padova per farlo studiare. Gregorio IX
segno cosi 1’apice dell’eta aurea del diritto canonico, che continuo a svilupparsi dopo di lui
ma sulla falsariga che egli aveva fissato. Il Papato, reso fulgido dall’ascesa al suo Soglio di
insigni giuristi, fu il faro della civilta giuridica, potendo, con la teoria formulata e la prassi
realizzata dai singoli Pontefici e dai loro discepoli inchiavardati nei ruoli principali della
Chiesa, svolgere senza contrasti € con immenso prestigio il ruolo di guida del mondo
cristiano.

Dopo la promulgazione del Corpus, inizio 1’eta di massima fioritura dei decretalisti. Coevi
di Gregorio, commentarono la sua opera monumentale. Furono Tancredi (71243-1236) e
Giovanni Teutonico (71245-1246), che ancora si cimentarono con le cinque Compilazioni
precedenti ’opera giuridica del Papa; Riccardo Anglico (71237), Gilberto Anglico, Alano
Anglico, Lorenzo Ispano (11248), lo stesso Raimondo di Penafort, Goffredo di Trani
(11245), Bernardo de Botone di Parma (71266), Sinibaldo Fieschi poi Innocenzo IV, e il
grande Cardinale Enrico di Susa (11270). Furono, costoro, i Primi Decretalisti. Sarebbe
stato il celebre Giovanni Andrea (1270-1348) a realizzare il pit monumentale commento
alle decretali. Il processo di studio e assimilazione, conseguente a quello di produzione e
codifica, durd quindi un secolo. In esso la costituzione ecclesiastica medievale si formo e si
consolido, mostrando al mondo la superiorita, ’efficacia e la cogenza dell’ordinamento
della Chiesa Latina. Come abbiamo detto parlando a suo tempo di Alessandro III, i canonisti
non svilupparono una teoria generale del potere giuridico della Chiesa, ma lo presupposero
nelle loro lezioni, dispute e commentari, nei quali si occuparono dei mille problemi specifici
che sorgevano dall’incessante mutamento delle strutture. Del resto anche la teologia non
aveva ancora trattati ecclesiologici, ma essa sapeva che la Chiesa dei giuristi andava messa
insieme a quella che ¢ costituita dai fedeli quali mistiche membra del Cristo e che ¢ il
fondamento e presupposto di quella legale. Le circostanze storiche e culturali tuttavia
misero in primo piano la Gerarchia rispetto al Popolo di Dio, con una tendenza che si sta
invertendo solo ai giorni nostri. Percio, partendo dalla costituzione ecclesiastica di
quest’epoca, si possono individuare elementi istituzionali stabili, che pero, nell’ambito delle



trasformazioni storiche, ciascuno e tutti insieme, si modificarono, diminuirono o
aumentarono di importanza, si rinnovarono e, quando vennero enfatizzati, singolarmente
soppiantarono o paralizzarono gli altri.

I metodo dell’insegnamento scientifico del diritto canonico erano simili a quelli delle
facolta teologiche, specie di Parigi. La lezione, intesa come lettura commentata dei testi, era
affiancata, tra le attivita didattiche, dalla discussione delle principali questioni trattate in
essa e svolta tra docenti e studenti. Entrambi i momenti vennero fissati nelle opere scritte
dai maestri, chiamate letture, degli alunni, dette trascrizioni, ¢ in genere nelle questioni
disputate. Importanti divennero le raccolte delle glosse e poi le grandi somme, intesi come
manuali e trattati per la prassi. Gli apparati, ossia le somme con il commento esegetico del
testo, ne furono la manifestazione piu compiuta. I commenti a loro volta trattavano solo
alcune parti del diritto. Una menzione meritano le somme penitenziali, via via spostatesi nel
campo morale e pastorale.

LA CURIA DEL XIII SECOLO

Strettamente connesso al tema canonistico ¢ quello del governo della Chiesa, esercitato dai
Papi tramite la Curia, alla quale essi, in qualita di giuristi e compreso Gregorio, diedero una
struttura sempre piu articolata, flessibile e poderosa. Non mancarono semplificazioni di
questo strumento che era il piu idoneo a reggere una Chiesa che oramai aveva una
legislazione omogenea ma manteneva ampie autonomie locali. Destinata a funzioni
amministrative, giurisdizionali e di governo, la Curia doveva essere sempre efficiente, anche
se 1 poteri decisionali spettavano sempre al Papa, che li esercitava in ultima istanza nel suo
Concistoro. Essa governava anche lo Stato pontificio. L’amministrazione era divisa tra la
Cancelleria e la Camera Apostoliche. La pratica giudiziaria era suddivisa tra la Penitenzieria
Apostolica per il foro interno e 1’Udienza delle Cause o del Sacro Palazzo, che poi sarebbe
diventata la Sacra Rota Romana. Vi era poi una Cappella per il servizio liturgico e il cui
personale doveva essere pronto anche per missioni diplomatiche ed era in continuo
aumento. Uno stuolo di dignitari, funzionari e impiegati anche laici pensavano all’alloggio,
al mantenimento e all’ordine del personale di Curia, nonché all’organizzazione delle loro
missioni in trasferta.

La Cancelleria sbrigava la corrispondenza e il suo nome ¢ attestato dal 1182, ma esisteva
ovviamente da prima. Era stato Onorio III ad abolire la carica di Cancelliere, vacante dal
1187, e a sostituirla con quella di Vice Cancelliere, che non ebbe mai la porpora fino alla
fine del secolo. Circondato dai sette Notai, dal Correttore, dall’Uditore delle lettere
contestate, dagli Abbreviatori, dagli Scrittori e dai Bollatori, il Vice Cancelliere depositava
nel fine settimana il sigillo presso il Camerlengo. Solo dalla meta del secolo il Vice
Cancelliere emerse sui notai che invece regredirono nella loro funzione, per cui il dicastero
assunse una conduzione monarchica e non piu collegiale. La Cancelleria si occupava delle
lettere scritte dal Papa su sua iniziativa e di tutte quelle che gli venivano indirizzate con
richieste particolari o suppliche. Esaminate nella cosiddetta data comune, venivano
sintetizzate, se lunghe, e presentate al Papa, se importanti, per la decisione da prendere.
Approvata la risoluzione, si stendeva la minuta della risposta, la si copiava, la si rivedeva da
parte del correttore o del Vice Cancelliere, la si sigillava per mano del bollatore e la si
spediva. Se il Papa, la Curia o il richiedente volevano, la si copiava nei registri. In caso di
contestazione, 1’Udienza delle Lettere Contraddette si occupava della questione. Il lavoro
principale spettava al Vice Cancelliere e ai sei o sette Notai, che presentavano al Papa le



richieste maggiori — cosa che poi fu demandata al Referendario — respingevano le richieste
mal formulate e compilavano le risposte. Per questo ogni Notaio aveva a disposizione alcuni
Abbreviatori, che dal 1250 sarebbero passati alle dipendenze del Vice Cancelliere, quando
le competenze dei Notai sarebbero cambiate. La Cancelleria collaborava con la Camera,
perche essa le passava il materiale per la stesura dei testi, ossia pergamene, piombo e seta, €
poi perché essa partecipava alla redazione dei documenti sui problemi finanziari o il
governo dello Stato pontificio.

La Camera provvedeva all’amministrazione finanziaria, diventata onerosa per la
preparazione delle Crociate, per 1 conflitti con I’Impero e per le sovvenzioni richieste da
varie regioni del mondo cristiano, oltre che per il mantenimento della Curia medesima. La
Camera riscuoteva le tasse dello Stato, I’Obolo di San Pietro, le tasse per gli atti della Curia,
che un tempo erano state libere offerte e quindi in odore di simonia. La Camera era diretta
da un Vescovo o da un Cardinale Camerlengo, da non confondere con quello del Sacro
Collegio. Da esso dipendevano i Collettori, che in loco riscuotevano le tasse e
all’occorrenza trasformavano in denaro 1 tributi in natura e li portavano a Roma. Dalla meta
del secolo ai servizi comuni, ossia all’imposta di un terzo del reddito sull’elezione e la
conferma di Vescovi e Abati, si aggiunsero le annate delle piccole prebende, spesso in
prodotti naturali. Il Camerlengo, a fronte della mancante divisione tra amministrazione
papale ed ecclesiastica, era uno stretto collaboratore del Papa. I chierici camerari sbrigavano
la corrispondenza, esaminavano i contratti, controllavano le riscossioni dei Collettori. La
Camera aveva anche ufficiali giudiziari che operavano nei processi che spesso si tenevano
presso di essa. La gestione del denaro era spesso demandata alle banche di Firenze, di
Genova e di altre citta, i cui procuratori si chiamavano mercatores Romanae Curiae. 11
Camerlengo era coadiuvato dal Tesoriere, che gestiva la liquidita disponibile. Proprio sotto
Gregorio IX il ricorso ai mercatores divenne piu frequente, per la dispendiosa politica
ecclesiastica del Pontefice. Tra di essi il gruppo piu stabile era quello dei fiorentini e dei
senesi, ma sotto Gregorio si profildo un piu effimero ceto finanziario romano, che egli tento
di puntellare. Il Papa si impegno per contenere gli abusi di quegli ecclesiastici e laici che,
per pagare le tasse alla Curia e in genere per sostenere altre spese, chiedevano finanziamenti
al mercatores, erano poi insolventi e, in sede di giudizio, cercavano di avere riduzioni dei
debiti cosi contratti.

La Penitenzieria, della quale abbiamo parlato a proposito di Alessandro III, venne
perfezionata da Gregorio IX a fronte della quantita smisurata di casi di coscienza da deferire
al Papa. Essa assolveva i peccati a lui riservati e rimetteva le censure a lui spettanti,
concedeva dispense per irregolarita e impedimenti matrimoniali, annullava provvedimenti
ingiusti o illegali, scioglieva commutava o rinviava i voti, emanava indulti, distribuiva
privilegi e mitigava le penitenze. Il Penitenziere era il confessore dei Cardinali e dei prelati
che si fermavano in Curia.

L’Udienza del Sacro Palazzo amministrava la giustizia pubblica. Aumentati 1 casi presentati
direttamente a Roma o appellati ad essa, gli Uditori si moltiplicarono dal XII sec. Essi
avviavano 1 processi e li presentavano al Papa e ai Cardinali che lo aiutavano. A volte le
sentenze erano delegate agli Uditori, scelti tra 1 porporati, 1 Vescovi e 1 chierici di Cappella.
Alla meta del secolo gli Uditori generali erano gia in funzione e si occupavano, uniti nel
Collegio dell’Udienza, di tutte le cause civili e penali spettanti al Papato. Le cause maggiori
erano gestite dal Papa stesso coi Cardinali.

L’Udienza delle Lettere Contraddette, istituita come vedemmo da Innocenzo III nella
Cancelleria, si occupava dei documenti di grazia e giustizia che erano stati contestati.



L’ordine tra le pratiche giudiziarie, 1’eliminazione di questioni inutili, la ricerca dei
compromessi tra le parti erano 1 suoi scopi. Gli atti venivano corretti, i cavilli eliminati, le
lungaggini snellite. Il processo si compi quando 1’Udienza Pubblica istitui regole di
Cancellerie pubbliche. L’Udienza delle Lettere si fece carico anche del regolamento e della
sistemazione dei Rescritti e dell’esame dei ricorsi processuali a carattere dilatorio, nonché
dell’assistenza delle parti nella scelta dei giudici.

La Cappella, che si occupava di liturgia e missioni diplomatiche e giudiziarie, si costitui in
un Collegio, formato da Presbiteri, Diaconi e Suddiaconi spesso provenienti dal patriziato
romano e dalla parentela del Papa. Erano penitenzieri, amministratori, sagrestani, camerari,
tesorieri e lettori.

Vale la pena di concludere segnalando le ragioni di quella crescita di prestigio del Sacro
Collegio cardinalizio, di cui abbiamo parlato in precedenza, nel comportamento di Gregorio
IX. Egli scelse infatti quasi solamente Cardinali dotti e laureati, alla cui ombra sorsero
cenacoli familiari di cultura e studio, nonché a nomi di spicco del mondo cristiano, come
Giacomo di Vitry, Ottone del Monferrato (71250/1251), Robert di Somercotes (11241) e
Sinibaldo Fieschi, poi Innocenzo IV. E’ invece una leggenda che Gregorio creasse
Cardinale San Raimondo Nonnato (1200-1240), che perd non poté recarsi a Roma per
ricevere il galero perché mori in viaggio.

LA FINE DELLA CROCIATA CONTRO I CATARI

Sotto Gregorio IX si concluse la Crociata contro gli Albigesi. Nel 1228 vi fu un nuovo
assedio di Tolosa, che si concluse con la presa della cittd e la distruzione delle sue
fortificazioni. Nel 1229, il 12 aprile, a Parigi, Luigi IX il Santo (1214-1270) e Raimondo
VII di Tolosa conclusero la Pace. La Contea di Tolosa ed il Marchesato di Provenza, privata
dei territori del Ducato di Narbona e della Viscontea di Nimes, rimasero al conte Raimondo
VII, ora perd vassallo della Francia, con l'impegno di far sposare la sua unica erede,
Giovanna (1220-1271), al fratello del re Luigi IX, Alfonso di Poitiers (1220-1271). Ma la
Marca di Provenza, su cui Raimondo regnava come Quarto del Nome, a differenza di
Tolosa, non era un feudo francese, ma imperiale, ¢ la cosa avrebbe avuto conseguenze, che
vedremo.

Raimondo VII, che era stato tollerante con gli eretici, ora era un sorvegliato speciale. Nel
1233, il Conte dovette autorizzare 1’Inquisizione nei suoi domini.

Raimondo VII rimase neutrale quando Raimondo II Trencavel (1207-1263/1267), rifugiato
in Aragona e scomunicato dal 1227, cerco di sollevare la Linguadoca contro il Re di
Francia, occupd Carcassonne - ma ne non conquistd la cittadella, che resistette ai suoi
attacchi dal 17 settembre al 10 ottobre 1240 - per poi fuggire alla notizia dell'arrivo
dell'esercito reale. La reazione regia contro gli insorti anche cattolici fu molto dura.

Nel 1234 la questione del Midi francese ebbe una improvvisa recrudescenza. Federico 11
consegno a Raimondo VII di Tolosa un diploma imperiale che lo confermava, a dispetto del
Trattato di Parigi del 1229, in tutti i suoi feudi imperiali, compresa la Marca di Provenza,
che 1l Papa peraltro si ostinava a volergli sottrarre a dispetto del diritto feudale, come se si
trattasse di beni comuni di cui la Chiesa potesse disporre. Raimondo, come anche il suo
rivale, Raimondo Berengario IV, Conte di Provenza — la Contea provenzale era cosa diversa
dalla Marca omonima - partecipo nel 1235 alla Dieta di Haguenau. La cosa ovviamente
indispetti il Papa, ma non cambio di una virgola la situazione della Francia meridionale e la
lotta contro 1 Catari. Si modifico invece la politica estera: Federico II sostenne Raimondo



VII contro la Chiesa e Luigi IX sostenne Raimondo Berengario IV assieme a Gregorio IX.
Ma oramai la lotta all’eresia non ¢’entrava piu nulla.

LA LOTTA CONTRO L’ERESIA E LA STABILIZZAZIONE DELL’ INQUISIZIONE

Gregorio IX amplio la legislazione contro gli eretici, continuando la politica di Onorio III,
molto piu dura di quella di Innocenzo III. La decretale Ad abolendam di Lucio III venne da
lui incorporata nel Liber Extra. Non incluse in esso, pero, il decreto federiciano del 1224,
che prescriveva la condanna a morte degli eretici convinti e il taglio della lingua di quelli
pentiti. Per un periodo quindi il Papa non approvo la pena capitale, ma ’accettdo solo
tacitamente. I Comuni furono i piu restii ad applicarla. Esilio, bando, infamia, arresto dei
familiari oltre che dei colpevoli, demolizione delle case e persino esumazione dei cadaveri
degli eretici occulti furono le nuove armi che entrarono nell’arsenale dei Legati Apostolici
sguinzagliati in tutta Europa e dinanzi ai quali, come si disse di quel Corrado di Marburgo di
cui parleremo a breve, tremavano tutti, dal Re all’ultimo dei laici. Ricordiamo il priore di
Santa Maria Novella a Firenze, Giovanni da Salerno (prima del 1221-dopo il 1232), che
istrui il processo contro Paterno, e appunto e soprattutto il premostratense Corrado di
Marburgo (1180/1190-1233), autore di una specie di stalinismo antiereticale ante litteram
che terrorizzo letteralmente la Germania nel suo furore inquisitorio, provocando persino
delle rivolte popolari.

Dedicatosi all'estirpazione dell'eresia in Turingia e in Assia, Corrado prendeva quasi ogni
accusa come veritiera e considerava i sospettati colpevoli fino a prova contraria. Gli accusati
di eresia erano incoraggiati a denunciare altre persone, facendo capire loro che se avessero
agito cosi potevano essere risparmiati. Ci fu quindi una sorta di Terrore ecclesiastico, che si
pud comprendere, anche se non giustificare — perché eccessivo anche per i parametri
dell’epoca — solo partendo dall’assunto che le strutture repressive, ai loro albori, spesso
attirano un personale che inclina alla crudelta e solo dopo si stabilizzano, assumendo una
attitudine meramente poliziesca.

In effetti, anche 1 contemporanei fedeli alla Chiesa deplorarono che lo zelo fanatico di
Corrado non concedesse alcuno spazio alla difesa o anche solo alla riflessione prima della
sentenza; probabilmente anche degli innocenti furono bruciati sul rogo a causa sua. In
ragione di ci0, in Germania aumentarono sia le critiche alla Chiesa sia l'adesione a
concezioni religiose eretiche. Ma Gregorio IX ordind a Corrado di eliminare tutte le eresie
in Germania, dandogli di fatto disco verde ai suoi metodi e gettando cosi da solo una fosca
ombra su questo aspetto del suo pur grande papato. E’ lecito chiedersi cosa realmente
sapesse il Papa della situazione tedesca e cosa condividesse dei metodi del suo sadico
Legato.

La cosa perd non passo senza opposizione. Enrico VII, nel luglio 1233, ritenne necessario
discutere in una Dieta convocata a Magonza la prassi da tenere nella persecuzione contro gli
eretici. Anche Corrado di Marburgo presenzio all'assemblea. Ma il processo da lui intentato
contro Enrico II (1202-1246), Conte di Sayn, falli, perché i suoi testimoni ritrattarono le
dichiarazioni rese in precedenza in quanto estorte. Alla fine, lungo il viaggio di ritorno,
Corrado di Marburgo fu assassinato, nell’esultanza generale. I partecipanti della Dieta di
Francoforte, nel febbraio del 1234, si accordarono su un'ampia tregua per dare nuovamente
un saldo ordinamento all'amministrazione della giustizia nel Regno. Ingiunsero
espressamente ai giudici ecclesiastici di amministrare la giustizia correttamente nei
confronti degli eretici. La maggioranza del clero tedesco, al pari di Enrico VII, aveva tenuto



un atteggiamento assai critico nei confronti dei metodi praticati da Corrado di Marburgo.
Gregorio, tuttavia, aveva rafforzato ulteriormente il suo fervore nella lotta contro l'eresia
ancora nel giugno del 1233 e reagi con profondo rammarico alla notizia della sua morte.
Nemmeno ['Imperatore, comunque, gradi che suo figlio Enrico VII si fosse distinto come
avversario dell'Inquisitore. Infatti Federico aveva appoggiato 1 provvedimenti contro gli
eretici disposti dal Papa in Germania, ravvisando nei dissidenti religiosi un pericolo anche
per ’Impero. L’Imperatore, nel 1238, promulgo il 26 giugno a Verona tre nuove costituzioni
antiereticali e le fece applicare nel Regno di Borgogna, nonostante i1 dissidi in atto, a
quell’epoca, con Gregorio IX.

In Francia Luigi IX, nel 1229, ossia dopo la fine della Crociata contro i Catari, prescrisse
come trattare gli eretici replicando le norme del 1226. In tal modo la collaborazione tra
Chiesa e Stato in materia diventava stabile anche in Francia. Il Concilio di Tolosa del 1229,
presieduto dal Cardinale Legato, Romano Bonaventura (11243), decretd appunto la nascita
di un tribunale permanente, i cui giudici avevano poteri episcopali e che doveva solo cercare
gli eretici. Dei quarantacinque canoni tolosani, venti trattavano della lotta contro di essi.
Normavano I’Inquisizione episcopale, la Commissione Parrocchiale che cercava gli eretici e
li presentava al tribunale, il dovere di tutti 1 fedeli di fare da testimoni sulle cose che
sapevano, la distruzione della casa degli eretici, I’onesta dei giudici. Vietavano le punizioni
prima di aver accertato effettivamente l'eresia e il matrimonio con eretici alle nobildonne
che avessero castelli. Imponevano agli eretici di indossare due croci sul vestito, a ogni
cristiano di giurare ogni due anni di non essere eretico, ai laici di possedere copie della
Bibbia, in particolare in lingua volgare. Imponevano inoltre a tutti la partecipazione alla
Messa domenicale e festiva. Le norme francesi divennero paradigmatiche perché il conflitto
tra Papa e Imperatore mise in ombra le pur energiche iniziative federiciane contro i
dissidenti. Esse spinsero gli eretici di ogni colore nella definitiva clandestinita.

Nel gennaio del 1231 il Papa autorizzo il potere civile a comminare loro la pena di morte,
gia prevista da Lucio III e Federico Barbarossa, ma esclusa da Innocenzo IIl. Aveva cosi
ratificato ufficialmente il decreto federiciano contro gli eretici, ma senza accettare il taglio
barbarico della lingua per i penitenti. Nel febbraio dello stesso anno, con la costituzione
Excommunicamus et Anathematizamus, Gregorio rielaboro il decreto imperiale, imponendo
la pena capitale nell’ordinamento canonico come animadversio debita attraverso il rogo e
riprendendo il dettato originale di Lucio III e Federico Barbarossa. La distinzione tra eretico
professante e missionario venne abrogata. L eretico, figlio del demonio, era uscito dal fuoco
e al fuoco tornava. La liberta di coscienza, che Innocenzo III aveva rispettato, non poteva
piu essere invocata se usata male davanti a Dio e la morte, non inflitta per il reato nel foro di
coscienza, ora diventava la proiezione terrena della pena eterna che attendeva I’eretico. Il
cristiano battezzato che non rimaneva fedele alle sue promesse veniva biblicamente e
fisicamente espulso dal suo popolo, nella speranza che I’estrema punizione lo facesse
ravvedere e per arginare la diffusione di un male che appestava la Chiesa e la societa
costruita sul Cristianesimo.

La costituzione Excommunicamus et Anathematizamus incorporo alcuni canoni dei Concili
di Verona del 1184, di Narbona del 1227 e di quello di Tolosa del 1229. Fu proibito ai laici
di tenere conversazioni pubbliche o private sulla fede, perché spesso male istruiti e per
evitare di esporli alla malizia ereticale. Ai giustiziati fu negata la sepoltura religiosa, perché
morti scomunicati in quanto impenitenti. I carcere a vita per gli eretici pentiti serviva ad
evitare la recidiva o il nicodemismo, il divieto di appellarsi ad altre istanze evitava la
dispersione della giustizia speciale, il rifiuto di qualsiasi assistenza giuridica per gli accusati



combatteva la prassi causidica che salvaguardava i rei, il divieto per i discendenti degli
eretici fino alla seconda generazione di rivestire cariche ecclesiastiche sterilizzava il clero
dall’ingresso di membri forse cresciuti nell’errore e desiderosi di sabotare la Chiesa sono
solo alcuni elementi di questa legislazione che, per essere compresa e giustificata, deve
essere considerata emergenziale, quale in effetti era. Considerando cosa accadde nel XX
sec. con le ordinazioni di agenti segreti sovietici nel clero per sovvertirlo e con il loro
proselitismo, quest’ultima norma, pur tanto severa, non appare sbagliata. Ma non poteva che
essere provvisoria.

Subito dopo, Gregorio incorpord nel suo Corpus anche le decisioni del senatore romano
Annibaldo Annibaldi sulla condanna dei recidivi, decisioni che lui stesso aveva ispirato e
promulgate nel febbraio 1231. Esse, assieme alle disposizioni del Papa e a quelle
dell’Imperatore, divennero come un codice separato. Si concedevano otto giorni al braccio
secolare per eseguire le sentenze, si ordinava la demolizione delle case degli eretici dove
essi avevano tenuto riunioni e si garantiva ai denunciatori un terzo del patrimonio dei rei, i
cui sostenitori andavano al confino con un terzo dei propri beni confiscati. La prima misura
eliminava anche sensibilmente i resti delle conventicole, la seconda costituiva un premio ma
poteva incentivare la delazione e la terza era una forma molto forte di dissuasione. Gli altri
due terzi del patrimonio confiscato agli eretici dovevano andare rispettivamente al Senatore
romano e per la ricostruzione delle mura di Roma. Pesanti multe venivano comminate a chi
non denunziava gli eretici che conosceva e a chi, obbligatosi ad osservare le norme, non le
applicava.

Senza abolire le prerogative dei tribunali diocesani, il Pontefice cred cosi I’Inquisizione
romana, organo distinto dai primi, affidata preferibilmente ai Mendicanti e specialmente ai
Domenicani dal 1232. Gli Inquisitori apostolici dovevano cercare sistematicamente gli
eretici, processarli, eventualmente condannarli e consegnarli al braccio secolare per il rogo,
perché la Chiesa poteva autorizzare moralmente la pena ma non infliggerla, non essendo suo
compito. Gli Inquisitori apostolici operarono con sistematica scientificita e zelo religioso.
Gregorio, rifacendosi alla Formula di Pace del 26 marzo del 1227, quando i Comuni,
aderendo alla volonta di Onorio III, si erano impegnati ad introdurre la pena di morte contro
gli eretici nei loro ordinamenti, anche se poi erano stati inadempienti, impose loro di
comminarla nei casi previsti. Essa doveva avvenire ovviamente mediante rogo.

Coi provvedimenti del 1231 Gregorio IX cred non solo il Tribunale, ma anche e soprattutto
la legislazione del processo dell’Inquisizione, sia papale che episcopale, comprendendovi
tutti gli elementi essenziali: I'infamia - che era un marchio sociale dissuasorio - la
privazione dei diritti politici e civili — che impediva agli eretici di diventare una forza
politica palese o occulta - 1’esilio — che confinava il reo in un luogo dove, essendo nota la
sua colpa, non poteva nuocere — il bando — che allontanava il colpevole dal luogo del suo
operare malefico, occulto o palese - la cessione del feudo — che impediva all’eretico di
comandare agli ortodossi - 1’animadversio debita come morte sul rogo, ma anche 1’obbligo
dei condannati di portare la Croce in segno di penitenza, il divieto di appello e
dell’assistenza giuridica — di cui abbiamo detto - la riesumazione dei cadaveri degli eretici
occulti — che cosi venivano puniti e soprattutto espulsi dalla terra consacrata —
I’incarcerazione della famiglia - come misura punitiva in caso di complicita. Ora 1 giudici
ecclesiastici e secolari avevano un diritto processuale e penale. Si trattava solo di metterlo in
pratica e di istituire materialmente i tribunali.

La complessa Inquisizione, papale ed episcopale, non riusci a svellere del tutto la
malapianta dell’eresia, ma fu un formidabile strumento di difesa che I’argind e la



circoscrisse sino a portarla all’asfissia. Nella sua lunghissima storia, essa attraversd una
delle sue fasi di maggiore attivita proprio sotto Gregorio IX, che mise alla frusta
dell’ortodossia tutta la Chiesa come Gregorio VII I’aveva messa a quella della disciplina
canonica. Tuttavia la diffusione dell’Inquisizione Romana non avvenne subito in modo
uniforme.

In Roma, dove vigevano le costituzioni senatoriali che ho citato, Gregorio IX arrestd molti
Patarini, dei quali un certo numero fu arso sul rogo e un’altra parte internata a Montecassino
o a Cava dei Tirreni.

Il Papa raccomando ai Vescovi lombardi, dubbiosi e negligenti, di ricorrere ad appositi
predicatori, sia religiosi che del clero secolare, per evangelizzare il popolo e gli eretici.
Nello stesso tempo 1i esortd ad applicare le norme repressive che lui aveva emanato e lo
stesso fece con 1 presuli toscani. Nel 1232 1 vescovi di Parma e Mantova, Graziano (1224-
1236) e Guidotto da Correggio (1231-1235), scomunicarono, per mandato papale, il podesta
di Bologna, nonché doge di Venezia, Ranieri Zen (1200-1268) che non aveva applicato le
norme antiereticali ed era entrato in conflitto con Enrico dalla Fratta (1213-1240),
arcivescovo bolognese. Anche la cittadinanza fu sottoposta ad anatema. A Milano, nel
1232 I’inquisitore San Pietro di Verona (1205-1252) ottenne dal Podesta che incorporasse le
norme contro gli eretici nei codici cittadini. L’eccessivo zelo dei giudici provoco invece
tumulti a Bologna, Firenze, Siena, Verona e Vicenza. Qui opero, nel 1233, Giovanni da
Vicenza (1200-1265), che fini imprigionato dai concittadini, nel quadro delle complesse
lotte politiche e religiose del Comune. Egli era giunto in citta come pacificatore e forte dei
successi ottenuti in tal senso a Verona. Aveva emanato decreti per far rientrare in citta gli
esiliati, liberare 1 prigionieri politici e 1 debitori, limitare l'usura ed era riuscito a farle
inserire negli statuti comunali. Ava fatto poi giustiziare circa sessanta eretici alla fine di
luglio. Ottenuto, nello stesso mese, il giuramento di pace di Ezzelino da Romano, signore di
Verona, il 28 di agosto aveva convocato nella campagna di Paquara di Verona,
un'assemblea cui parteciparono dignitari laici ed ecclesiastici di tutta la Marca, insieme con
una folla sterminata di gente, in cui Giovanni invio alla pace universale e alla giustizia
sociale. Azzo d'Este e 1 fratelli Ezzelino e Alberico da Romano (1196-1260), si erano
scambiati promesse di pace, perdono e amicizia, ma il sospetto che Giovanni volesse
favorire una delle parti in causa, cio¢ i da Romano, avveleno I’intero processo. Tra le
famiglie vicentine riemersero le diffidenze e le ostilita. 11 3 settembre il podesta di Vicenza
Uguccione Pilio lo rinchiuse nel palazzo vescovile, dove venne pubblicamente umiliato dal
vescovo di Padova, Giacomo Corrado (1229-1239), che si appelldo a Gregorio IX contro 1
decreti che Giovanni aveva emanato. Egli cerco l'aiuto del Papa, che perd non lo sostenne,
per ostilita politica e religiosa ai Da Romano. Esautorato di tutti i poteri che aveva ricevuto
dal Comune, Giovanni venne liberato e costretto ad abbandonare per sempre Vicenza.
Rolando (1178-1259) e Moneta (1180-1238), entrambi di Cremona, incontrarono analoghe
difficolta a Piacenza e a Bologna. Il primo fu obiettivo di una sollevazione armata aizzata da
Lantelmo Maineri, podesta cittadino a cui I’Inquisitore aveva ordinato di combattere gli
eretici. Costretto a lasciare Piacenza, Rolando scomunico Lantelmo, in seguito lo fece
arrestare e lo indusse a recarsi a Roma con altri sediziosi a chiedere il perdono del Papa. Il
secondo subi un attentato alla sua vita. Nel complesso, comunque, gli Inquisitori italiani
furono persone colte, ponderate e con un alto senso religioso della loro missione di
riconciliazione ecclesiale e sociale.



In Umbria e in Toscana, in cui il Papa spesso trascorreva i mesi estivi, la sua azione ando
parallela con quella di Federico II, in quanto i due erano gia in disaccordo, € venne
intralciata dai contrasti tra 1 Comuni ghibellini come Viterbo e guelfi come Orvieto.

In Germania meridionale, nelle Fiandre, in Prussia, in Boemia ¢ in Baviera — ossia in zone
dove non aveva operato Corrado di Marburgo- agirono sia gli Inquisitori episcopali che
diversi giudici speciali, scelti tra 1 monaci e tra i Domenicani, ma sempre supervisionati dai
Vescovi.

In Francia all’inizio prevalse I’Inquisizione episcopale. Nel maggio del 1231 I’arcivescovo
di Bourges Simon de Sully (1218-1232) e i1 vescovi di Troyes e di Auxerre, Robert (1223-
1233) e Henry de Villeneuve (1220-1234), avviarono nuove inchieste per ordine di Gregorio
IX. Il vescovo di Tolosa, il Beato Folchetto di Marsiglia, intervenne sugli eretici con I’aiuto
dei predicatori inviati dal Papa, Pietro d’Alais e Rolando di Cremona. Lo stesso fecero
Pierre Amiel (1226-1245), Clarin (1226-1248) e Geraud de Malemort (1227-1261),
arcivescovi di Narbona, Carcassonne e Bordeaux. Dal 1233, almeno nel Sud della Francia,
arrivarono gli Inquisitori apostolici nominati da Gregorio IX, come Pietro Cella e Guglielmo
Arnaud per Cahors e Tolosa, dipendenti dai Legati pontifici. Da questo momento il primato
inquisitorio ¢ nelle mani dei giudici pontifici. In ogni caso, nell’intenzione di Gregorio i vari
gradi e tipi di Inquisizione dovevano collaborare e non sovrapporsi. Lo zelo frenetico dei
tribunali ecclesiastici provoco diverse rivolte ed ebbe 1 suoi martiri. Guglielmo Arnaud ed
altri suoi dieci compagni, invitati con I’inganno da Raimondo d’Alfan, bali di Avignonet,
nel suo castello, vi furono trucidati. Essi, sia pure molto dopo, vennero beatificati.

Gregorio 1X, dal canto suo, sia per il malumore dilagante nel mondo cristiano, sia per la
consapevolezza che molti innocenti erano stati puniti ingiustamente, sia per il timore che le
leggi antiereticali imperiali diventassero uno strumento contro i guelfi — come gia lo erano
state quelle papali contro molti ghibellini adoperate da giudici politicizzati — nel maggio del
1238 mitigd le norme da lui stesso emanate, a partire dalla Francia meridionale e per
impulso di Raimondo VII di Tolosa.

ALTRE CROCIATE CONTRO GLI ERETICI

Sull’esempio di quella contro 1 Catari, Gregorio tenne o progettd altre Crociate contro gli
eretici.

La Crociata contro i Luciferiani fu abortita. Chi essi fossero realmente non ¢ piu possibile
determinarlo con certezza. Si puo arguire che, fra i Catari, taluni speculassero sul destino di
Lucifero e, influenzati dall’apocatastasi origeniana ed eriugeniana, supponevano che vi
sarebbe ritornato a riprendere il suo posto. Tali dottrine esoteriche si trovavano soprattutto
nella Germania settentrionale. Nel 1231 1 Luciferiani furono ricercati da un altrimenti ignoto
Corrado Dorso ¢ dal suo altrettanto umbratile braccio destro, di nome Giovanni, che ne
giustiziarono molti, spargendo il terrore anche fra gl'innocenti. A loro si aggiunse, nel 1232,
Corrado di Marburgo che informo Gregorio IX sulle dottrine di quegli eretici. Il Papa
rispose nel 1233 con due lettere - una dell'l1 giugno diretta a Corrado, l'altra del 14 giugno
diretta al re Enrico di Germania, all'arcivescovo di Magonza Sigfrido II di Eppstein (1230-
1249) e al vescovo di Hildesheim Corrado di Riesenberg (1221-1246) — con cui invitava a
disperdere i1 Luciferiani con una Crociata. Questo lascia intendere che essi si fossero
costituiti in un gruppo sociale potenzialmente pericoloso. Fu radunato un Concilio a
Magonza il 25 luglio 1233, al quale intervenne anche Corrado di Marburgo. Questi
comincio a predicare la Crociata, ma fu assassinato il 30 luglio a Marburgo. I1 duca Ottone I



di Brunswick-Liinenburg, i margravi Giovanni I (1213-1266) e Ottone III (1215-1267) di
Magdeburgo e Brandeburgo e i1 langravi Enrico (1202-1247) e Corrado (1206-1240) di
Turingia si unirono alla Crociata, che non si materializzo mai. Molti confessarono di avere
lanciato accuse contro innocenti, spinti dalla paura provocata dal fanatismo dell'Inquisitore.
Anche il Papa, meglio informato, sconfesso la condotta di Corrado.

Piu fondata fu la Crociata contro i Bogomili di Bosnia. Bandita gia due volte da Onorio III,
nel 1221 e nel 1225, non si era realizzata perché gli Ungheresi non avevano raccolto
I’appello. Gregorio 1X , accuso lo stesso vescovo di Bosnia Vladimir (1233-1239) di dare
rifugio agli eretici, di analfabetismo, simonia, ignoranza della formula battesimale e
mancata celebrazione della Messa e dei Sacramenti . Fu deposto nel 1233 e sostituito con il
Beato Giovanni di Wildeshausen (1233-1239). Lo stesso anno, il ban Matteo Ninoslav
(1232-1250) abbandono un'eresia non specificata, ma cio non rassicuro il Papa. Nel 1234,
Gregorio IX lancid un appello alla crociata e questa volta 1'Ungheria rispose. Il Pontefice
affido a Colomanno (1208-1241), Re di Galizia e Duca di Slavonia, figlio minore di Andrea
IT e fratello di Bela IV , la guida dell’esercito. I combattimenti iniziarono nel 1235, ma
l'esercito ungherese entrd in Bosnia solo tre anni dopo, per la resistenza popolare nel nord
del paese. Vrhbosna cadde nel 1238, quando una cattedrale fu costruita dai domenicani. .
L'ordine prese il controllo della Chiesa cattolica in Bosnia , che ora era guidata da un nuovo
vescovo, Ponsa (1239-1272). I domenicani registrarono che alcuni eretici furono bruciati sul
rogo , ma non sembra che abbiano scoperto nulla sulla natura dell'eresia. I crociati poi forse
raggiunsero il sud fino a Zachlumia. Essi non riuscirono tuttavia a conquistare tutta la
Bosnia, poiché Matteo Ninoslav continuo a svolgere il ruolo di Ban durante il conflitto nelle
parti centrali del suo regno, dove i domenicani non misero mai piede. Poi, nel 1241, I'
invasione mongola dell’Ungheria ne distolse le truppe dalla Bosnia.

IL PAPA, GLI STATI CROCIATI E I GRECI

Federico II aveva lasciato Gerusalemme e Cipro in preda all’anarchia e alla guerra civile,
che sull’isola scoppido immediatamente. Il partito nazionalista e legittimista defenestro
quello ghibellino al potere e Giovanni di Ibelin esercito il potere in nome del re Enrico I,
ancora minorenne. A Gerusalemme, non fortificata e quindi ridotta al rango di citta aperta
dalla sciatteria dell’Imperatore, 1 diritti di Corrado di Svevia erano messi in discussione da
Alice di Cipro, che nel 1229 si presentd ad Acri e rivendico la corona perché il nuovo,
giovanissimo Re non si era mai presentato in Oriente. Lei era I’erede legittima piu prossima
e chiedeva il regno. Aveva chiesto e ottenuto da Gregorio IX I’annullamento del matrimonio
con Boemondo V di Antiochia (1199-1252) per consanguineita. La Corte dei Nobili di
Gerusalemme respinse la richiesta e chiese a sua volta a Federico II di inviare il figlio in
Oriente, ma I’Imperatore rifiutd. La Pace di San Germano lo rafforzo. Gregorio IX ordino al
patriarca Geroldo di togliere I'interdetto da Gerusalemme e fu rimproverato per averlo
lanciato senza interpellarlo. Gli Ordini Militari cominciarono a collaborare con Federico.
Questi nel 1231, dopo aver informato Gregorio, invid un esercito in Oriente. Il legato
imperiale Riccardo Filangieri (1195-1275/1278) intraprese una lotta ad oltranza contro
Giovanni di Ibelin, con I’appoggio di Alberto di Rezzato (1126-1246), patriarca latino di
Antiochia e legato apostolico, che in questo di certo ando oltre le istruzioni ricevute dal
Papa. Lo scopo era I’assoggettamento di Cipro e falli miseramente. Federico II sostitui
Filangieri con un personaggio sordido, Filippo di Maugastel, ma la cosa precipito la crisi e il
Regno cadde nel caos. I Baroni sostennero Giovanni di Ibelin e questi, eletto Podesta di



Acri, assunse di fatto il governo dello Stato, mentre Gerusalemme era nelle mani di un
procuratore imperiale e Filangieri reggeva la sola Tiro. Due legati, Filippo di Troyes ed
Enrico di Nazareth, giunsero a Roma per spiegare al Papa le ragioni della rivolta, ma
Ermanno di Salza, il Gran Maestro teutonico, impedi che le loro argomentazioni trovassero
udienza. Gregorio si era riappacificato con Federico e nel 1235 ordino ai Baroni, tramite il
suo legato, I’arcivescovo di Ravenna, Francesco Michiel (1233-1242), di obbedire a
Filangieri. Essi rifiutarono e inviarono una legazione a Roma con Goffredo di La Tour. Il
Papa, che ricominciava a litigare con 1’Imperatore, nel febbraio 1236 scrisse a questi e ai
Baroni, ordinando che Filangieri rimanesse governatore del Regno, ossia Bali, ma fosse
affiancato da Oddone di Montbeliard (71247), in attesa che Boemondo V di Antiochia
subentrasse allo stesso Filangieri a settembre. Il Papa concedeva il perdono a tutti i Baroni,
tranne agli Ibelin, che dovevano essere processati, mentre il Comune di Acri andava sciolto.
Gregorio, da Roma, vedeva molto male le cose dell’Oriente. I nobili e il Comune
disobbedirono e solo la morte di Giovanni di Ibelin disinnesco la miccia della crisi.

Ad Antiochia — da cui dipendeva anche Tripoli - Gregorio ebbe piu soddisfazioni. Morto
Boemondo IV, finalmente riconciliato con la Chiesa, nel 1233, suo figlio Boemondo V,
dopo I’annullamento delle nozze con Alice di Cipro, chiese al Papa di trovargli una moglie e
questi gli mando una sua parente, Luciana dei Conti di Segni (71261). Nel 1237 il Pontefice
confermo la pace tra gli Ordini militari, che avevano rotto arbitrariamente e da soli la tregua
in vigore, e ’Emirato di Aleppo, dopo la sconfitta di Darbsaq. Roma infatti aveva dovuto
pagare il grosso del riscatto per i prigionieri fatti dai nemici e non poteva mandare soccorsi.
Nel 1244 il Principe ottenne da Gregorio il privilegio di essere scomunicato solo da lui.
Nonostante lo zelo da lui dispiegato perché la VI Crociata si compisse, una volta che
Gregorio IX intraprese la lotta contro Federico II non volle che se ne indicessero di nuove,
per non distogliere le forze in campo dalla contesa con 1’Impero. Percio, dopo aver bandito
una Crociata nel 1239 e inviato i1 suoi predicatori in Francia e Inghilterra, fece cadere il
progetto. Solo Federico Il credeva ancora di poter tenere Gerusalemme, in quel momento tra
l'altro in preda ai contrasti tra Giovanniti ¢ Templari, ma non si fidava dei nuovi crociati e
non li aiuto, anche se non li ostacoldo. Fu cosi che quando il re di Navarra Teobaldo di
Champagne (1201-1253) e il Conte Riccardo di Cornovaglia (1209-1272) intrapresero una
nuova Crociata tra il 1239 e il 1241, il Papa, singolarmente, la proibi, a dimostrazione di
come la lotta con I’Impero, per quanto necessaria, distoglieva la Cristianita da obiettivi piu
alti. Tuttavia la spedizione si tenne lo stesso. Teobaldo e Riccardo, che agirono in due
riprese € non si incontrarono mai, agirono diversamente. Il primo uso le armi senza
successo, il secondo la diplomazia, pur non essendo un imbelle, e ottenne da Damasco e dal
Cairo la Galilea, seguendo I’esempio di Federico II. Forse, se Gregorio IX avesse
autorizzato il passaggio generale componendo le sue divergenze con lo Svevo,
Gerusalemme non sarebbe caduta, nel 1244, definitivamente nelle mani dei musulmani.
Nello scacchiere egeo-anatolico, dove 1’ectoplasmatico Impero Latino e quello Bizantino
rinascente si fronteggiavano, Gregorio cerco di svolgere un ruolo. Giovanni III Vatatzes il
Misericordioso (1222-1254) vide divorarsi a vicenda il leone epirota e quello bulgaro, cosi
da poterne raccogliere le code, e con le sue armi sottrasse ampi territori a tutti 1 rivali,
riducendo in vassallaggio sia Tessalonica nel 1246 che, di fatto, I’Impero Latino, ridotto al
Bosforo — fatti salvi 1 Principati autonomi della Grecia meridionale — e dove regnava il
debolissimo Baldovino II (1228-1261), fratello minore e successore di Roberto 1. La
questione che tenne banco nel primo quinquennio del suo regno fu, a dimostrazione della
sua inconsistenza, quella di chi dovesse fargli da imperatore associato. La scelta del re di



Gerusalemme Giovanni di Brienne (1231-1237), a discapito di Ivan II Asen di Bulgaria — di
cui ho fatto menzione — contribui ad allentare 1 vincoli ecclesiastici tra Roma e Tarnovo, e
ad indebolire le alleanze balcaniche dei Latini di Costantinopoli. Naturalmente questo
avvantaggio 1 Niceni. Alla morte di Giovanni, i Latini d’Oriente parteggiarono addirittura
per Federico II contro Gregorio IX.

Senz’altro provvidenziale fu anche I’invasione mongola che, come uno tsunami, si abbatte
sul Medio Oriente e sulla Russia: il Sultanato di Iconio, I'Impero di Trebisonda, persino
quello Bulgaro si sottomisero come vassalli al remoto e potentissimo Gran Khan, ma Nicea
rimase intatta, perché troppo periferica rispetto alle direttrici d’espansione dei Tartari.
L’acume diplomatico del Vatatzes lo spinse ad intavolare relazioni sia con Federico II che
con Gregorio IX. I rapporti con Federico II furono buoni, tanto che lo Svevo divenne
suocero del Vatatzes. La latitanza di Federico sugli scacchieri orientali del Mediterraneo fu
un bene per Nicea, che poteva trarre svantaggio dal presenzialismo di un sovrano
saldamente accampato sul Canale d’Otranto e probabile pretendente sia al trono latino che a
quello greco d’Oriente. Lo Svevo non ando mai oltre a delle generiche attestazioni di stima
per 1 Greci che “questo cosiddetto Sommo Sacerdote [il Papa] osa diffamare come eretici
mentre ¢ da essi che ¢ partita ’evangelizzazione del mondo”. La Santa Sede invece cerco di
farne rivivere 1’universalismo, ma invano. Oltre ai rovesci subiti nei Balcani, con la
ripristinata autonomia ecclesiastica di Serbia e Bulgaria, Gregorio dovette anche accettare il
fallimento totale della politica tradizionale del Papato in Oriente La ciliegina sulla torta fu
per papa Gregorio servita gia dal 1232, quando i suoi legati, ossia alcuni francescani, giunti
a Nicea per trattare ancora 1’'unione ecclesiastica con Giovanni e col patriarca Germano 11
(1222-1240), vennero accolti cordialmente ma dovettero riportare a Roma una lettera in cui
si leggeva che la Chiesa greca era disposta a riconoscere il Primato del Papa, ma non poteva
accettare la persecuzione dei latini. Il riferimento era alla perduranza dell’Impero Latino a
Costantinopoli e alle discriminazioni verso 1 greci negli Stati crociati e nei domini della
Repubblica di Venezia. A questa lettera Gregorio rispose inviando due francescani e due
domenicani per proseguire la trattativa. Giunti a Nicea nel 1234, i legati, ancora una volta
trattati con deferenza, si sentirono rispondere da Germano che egli non poteva trattare in
materia di fede senza aver consultato i1 Patriarchi di Alessandria, Antiochia ¢ Gerusalemme,
ossia Nicola I (1210-1243), Simeone II (1206-1235) e Atanasio II (1229-1244). Si tenne
allora un Concilio a Ninfa in Bitinia, dove 1 greci rifiutarono ancora una volta la Doppia
Processione dello Spirito Santo e misero in dubbio la validita della consacrazione
eucaristica del pane non lievitato. Erano tutti buoni pretesti per tenere le Chiese separate. I
legati tornarono quindi con un pugno di mosche, sostanzialmente per la zavorra costituita
dall’Impero Latino d’Oriente, incapace di vivere e di morire. Nicea voleva indietro I’antica
capitale, ma Roma non era abbastanza forte per restituirle Costantinopoli.

EVANGELIZZAZIONE E CROCIATE SUL BALTICO

L’evangelizzazione del Baltico e la Crociata che ’accompagnava per la liberazione della
Terra Matris era nata sotto le insegne delle Sante Chiavi e continuo cosi sotto Gregorio 1X.
Il Legato, Guglielmo di Modena, nel 1228, a nome del Papa, divise il territorio in sei
principati feudali, ossia il Ducato di Estonia, dominio della Danimarca; 1'Arcidiocesi di
Riga, il Vescovado di Curlandia, il Vescovado di Dorpat, il Vescovado di Osel-Wiek,
principati ecclesiastici; la Contea di Sakala con altre Contee piu piccole dell'Estonia
centrale, dominio dell’Ordine dei Fratelli della Spada. Nacque cosi la Confederazione di



Livonia, che riuniva queste sei entita politiche con un blando legame. Quanto blando, si vide
nello stesso anno, quando 1’Ordine dei Fratelli della Spada mosse guerra alla Danimarca di
Valdemaro II e, nonostante 1’opposizione del Legato, conquisto il nord dell’Estonia che le
apparteneva. Papa Gregorio IX avrebbe voluto che quei territori fossero restituiti, come dai
deliberati del Legato, ma cio avrebbe aperto la gia latente crisi finanziaria dell’Ordine. Per
essa non vi sarebbe stata soluzione, anche perché 1’estrema ipotesi, ossia la fusione, spesso
ventilata, coi Teutonici era del tutto sgradita a questi ultimi. Fu cosi che, a scopo
cautelativo, I’Ordine dei Fratelli della Spada decise di allargare 1 propri domini. Colse
I’occasione di vendicare il massacro del Monastero di Dunamunde del 1228 per mano dei
Curi e dei Semigalli e avvio, nel 1230, la Crociata contro la Curlandia, che nello stesso anno
si arresero, si sottomisero e si battezzarono. Nacque cosi uno Stato dei Fratelli della Spada.
Ma 1 rapporti dei cavalieri con Roma si erano oramai guastati. Nel 1230 arrivdo un nuovo
emissario pontificio, Baldovino di Alnea (71243), al posto di colui che avrebbe dovuto
occuparsi delle questioni baltiche, ossia del Cardinale Ottone che operava in Germania ed
era troppo preso dalle dispute con I’Imperatore. Baldovino, tecnicamente un Pro-legato, a
nome del Papa doveva risolvere solo la doppia elezione dall’Arcidiocesi di Riga, avvenuta
alla morte di Sant’ Alberto, ma si occupo anche della situazione politica. Egli voleva formare
un unico Stato con tutte le terre contestate della Livonia, che comunque erano feudi del
Papa, e divenne percido un nemico dei Fratelli della Spada. Negozio trattati con 1 nativi,
sottomise alla sua giurisdizione I'Ordine dei Fratelli della Spada ed occupod I'Estonia danese
in nome del Papa. Questa era una pericolosa minaccia per le finanze dell'Ordine dei Fratelli
della Spada, in quanto 1 tributi e le imposte erano il loro unico mezzo di
approvvigionamento, sia per le loro forze che per l'assunzione dei mercenari. Essi allora
decisero di resistere. Baldovino inoltre confermo come Arcivescovo di Riga Nikolaus von
Nauen (1231-1253), il candidato proposto dai Canonici di Riga e lontano dal partito
germanofilo. Baldovino andd poi a Roma per lamentarsi del comportamento dei Fratelli
della Spada. Il Papa comincido a predisporre la sua abolizione e annessione all'Ordine
Teutonico.

Gregorio I1X forni Baldovino di ampi poteri e lo rinvio in Livonia. Nel 1232, dopo aver
raccolto degli aiuti, Baldovino persuase il Papa del progetto di formare uno Stato vassallo;
su queste basi Gregorio IX nel 1232 lo consacrd Vescovo di Semgallia e Curlandia e lo
nomino Legato. Nel 1233 tra I'Ordine e Bartolomeo scoppio un aperto conflitto armato. Le
forze armate del Vescovo occuparono la Curlandia ed egli invio una guarnigione anche in
Estonia. Ma i Fratelli della Spada riconquistarono tutte le terre che erano state sottoposte al
Legato. Questa vittoria venne seguita dall'arresto dei sostenitori di Baldovino in tutta la
Livonia. Baldovino stesso si rifugio nell'abazia cistercense di Dunamunde. Accuse
incrociate convinsero il Papa che la missione di Baldovino era stata un fallimento. Nel 1234
Gregorio IX lo rimosse dall'incarico di Legato e invid nuovamente Guglielmo di Modena
per ristabilire la pace, ma alle sue condizioni, che peraltro coincidevano, una volta tanto,
con quelle dell’Imperatore.

Gregorio IX consegno nel 1234 all’Ordine Teutonico la Livonia, I’Estonia, la Samogizia, la
Prussia e la Semgallia come perpetuo e libero possedimento, quale diritto e proprieta di San
Pietro. Ma I’Estonia rimase ai Danesi. Nel 1235 Federico pubblico la Bolla d'oro di Rimini
con cui riconobbe all'Ordine teutonico la sovranita sulla Terra di Chetmno e su tutte le terre
che fosse riuscito a conquistare ai Prussiani, in vista della loro evangelizzazione. Vale la
pena di evidenziare come 1 due poteri universali legittimassero, parallelamente, lo stato
monastico cavalleresco dei Teutonici, a dimostrazione di due diverse teorie per la



fondazione dello Stato cristiano: una che lo faceva sgorgare dall’autorita petrina, 1’altra da
quella cesarea. Ovviamente, la prima aveva piu forza per imporsi, in quanto il Papa
rappresenta Gesu in terra succedendo a San Pietro. Ai Teutonici, Gregorio IX confermo il
privilegio di Innocenzo III e di Onorio III di avere il mantello bianco con la croce nera come
1 Templari.

Nel 1236 1 Fratelli della Spada subirono uno spaventoso rovescio nella Battaglia di Saule
per mano dei Samogizi e dei Lituani. Mori anche il gran maestro Volquin von Naumburg
(1209-1236). Fu cosi che la conduzione della Crociata baltica passo esclusivamente nelle
mani dell’Ordine Teutonico, in un delicato momento in cui tutta la costruzione politico-
ecclesiastica minacciava di crollare. Il 12 maggio 1237 1 Fratelli della Spada vennero fusi
con I’Ordine Teutonico da Gregorio IX, mantenendo una certa autonomia come “Ordine di
Livonia”, soggetto perd non piu all’Arcivescovo di Riga ma al Gran Maestro teutonico, a
sua volta dipendente solo dal Pontefice. Questi si era imposto anche su Ermanno di Salza,
per I'unione delle due milizie monastiche, ricusata dai Teutonici, mentre aveva ordinato di
restituire al Re di Danimarca 1’Estonia del Nord. Il 7 giugno 1238 Herman Balk (71239),
provinciale teutonico sul Baltico, e Valdemaro II di Danimarca, col Trattato di Stensby,
arbitrato da Guglielmo di Modena, si accordarono e 1’Ordine di Livonia dovette restituire
alla Danimarca quanto sottrattole dieci anni prima.

In Finlandia, la regione di Hame si era assoggettata spontaneamente alla Svezia e nel 1230 ¢
attestato il vescovo di Turku Thomas Simonsson (1209-1245). Nello stesso anno, tra giugno
e luglio, i nativi, ancora pagani, si ribellarono. Sette anni dopo, il dominio cattolico non era
stato ancora restaurato e Gregorio IX, nel 1237, bandi una Crociata per liberare la Chiesa
finlandese dagli idolatri. Birger Magnusson (1210-1266), che aspirava al titolo di Jarl, ossia
di condottiero regionale, per conto del Re, Erik XI, assunse la guida dell’armata
crucesignata. Poco si sa della guerra santa, ma alla fine degli anni quaranta la Finlandia
faceva stabilmente parte del Regno di Svezia e aveva il suo Vescovo residenziale.

Gregorio IX segui anche la Crociata contro i Prussi. Qui operava 1’Ordine di Dobrzyn,
fondato nel 1220 e approvato da lui stesso nel 1228. Dal 1228, dal castello omonimo, i
Fratelli della Milizia di Cristo in Prussia, come si chiamavano ufficialmente, si diedero a
guerreggiare contro i Prussi, ma senza risultati. Nel 1230 arrivarono i Teutonici, inviati da
Gregorio IX il 12 settembre. Ermanno di Salza e Corrado di Masovia firmarono un primo
trattato, al quale ne segui un altro a Rubenicht nel 1231 con Cristiano di Oliva, vescovo di
Chetmno, e poi ancora un altro a Kuszwicka nel 1234, sempre con Corrado. I Teutonici
avrebbero governato Chelmno e le terre che avrebbero conquistato. La missione sarebbe
continuata sotto la responsabilita del vescovo del luogo, che era ancora Cristiano di Oliva.
Nello stesso anno, il 3 agosto, Gregorio IX confermo 1 diritti dei Teutonici e li amplio. I loro
domini erano considerati patrimonio di San Pietro, ma i1 Cavalieri erano delegati ad
amministrarli. Arrivati a Chelmno, iniziarono a guerreggiare coi Prussi sin dal 1231. Le
conquiste, fatte con 1’aiuto polacco, vennero popolate di coloni tedeschi dal 1232. Nel 1233
la Terra di Chelmno era completamente soggiogata, dopo un ultimo sforzo fatto dai
Teutonici e da Corrado di Masovia con suo figlio Casimiro I di Cuiavia (1211-1267), da
Enrico I il Barbuto duca di Slesia e da suo figlio Enrico II il Pio (1196/1207-1241), dal duca
della Grande Polonia Ladislao Odonic e dal duca di Pomerelia Swietopelk II (1220-1266)
assieme a suo fratello Sambor. Gregorio IX fece arrivare rinforzi guidati dal Burgravio di
Magdeburgo. Nel 1234 la Battaglia di Dzierzgonia segno il trionfo cristiano. Nello stesso
anno, non rispettando il trattato di Rubenicht, il vescovo Christian di Oliva pretese i due
terzi del territorio conquistato, mentre solo un terzo del territorio venne assegnato all'Ordine



Teutonico. Il legato Guglielmo di Modena medio tra le due parti e ai Cavalieri vennero
concessi due terzi del territorio, mentre al Vescovo vennero concessi ulteriori diritti. 11 19
aprile 1235 Gregorio IX incorporo i Cavalieri di Dobrzyn in quelli Teutonici, nonostante
I’opposizione del Duca di Masovia. A causa della loro indisciplina, tuttavia, gli annessi
vennero trasferiti, nel 1237, tra 1 ranghi degli Ospedalieri. Nel 1237 1 Teutonici
conquistarono la Pogesania. Vennero fondati molti castelli dell’Ordine. Tra il 1238 e il 1240
1 Cavalieri conquistarono la Bartia, la Varmia e la Natangia, con 1’aiuto del duca Ottone I di
Brunswick Lunenburg (1204-1252), anche se a prezzo della vita del Gran Maestro, Corrado
di Turingia ( [1206] 1239-1240).

Il metodo di conquista era ripetuto secondo uno schema ben sperimentato. I gruppi di Pruzzi
venivano accerchiati e impegnati in una dura battaglia; dopo aver sconfitto i pagani, si
chiedeva la loro sottomissione e la conversione del loro capo, che implicava anche la
conversione dei suoi sottoposti, poi nel territorio conquistato veniva subito edificata una
fortezza, attorno alla quale si sviluppava in seguito una citta; le terre venivano distribuite ai
cavalieri crociati laici, dove poi affluivano 1 coloni tedeschi che si mescolavano con la
popolazione locale. Una volta consolidato il territorio e radunate le truppe, si passava alla
regione piu vicina. In questo modo I'Ordine Teutonico costitui una fitta rete di strade, citta e
fortezze, che garantiva un potere solido. L’evangelizzazione di quelle terre avvenne quindi
privilegiando 1 diritti acquisiti dai tedeschi a scapito dei polacchi, e fu una scelta precisa di
Gregorio [X.

Va inoltre segnalato che I’ iter transmarinum, nato per rendere sicura la missione
evangelizzatrice, aveva oramai talmente allargato la sua missione difensiva da praticare
sistematicamente la conquista preventiva, resa ancor piu fattibile dalla consacrazione delle
terre baltiche alla Beata Vergine Maria, cosi da rendere legittima 1’espulsione del
paganesimo da esse tramite la soggezione dei nativi. La prassi evangelizzatrice, che pud
sembrare rozza, era in realta la piu adatta a quei popoli selvatici. La sconfitta militare era
anche quella dei loro dei e la conversione al Dio vincitore, Cristo, era automatica. Essi poi
avevano una cosi scarsa consapevolezza della coscienza individuale che la conversione dei
rispettivi capi comportava necessariamente quella delle varie tribu e popolazioni.

LA CROCIATA CONTRO NOVGOROD

Gregorio IX patrocino con forza un progetto che fu forse il piu erroneo della sua vita. Gia
nel 1238 il Re di Svezia aveva ricevuto la benedizione del Papa per una Crociata contro il
Principato russo di Novgorod ed a tutti coloro che accettavano di partecipare alla campagna
era stata concessa 1’Indulgenza plenaria. Ora, dopo il trattato di Stensby, Guglielmo di
Modena, tra il 1239 e il 1240, formo un'alleanza tra Nikolaus von Nauven arcivescovo di
Riga, Ermanno di Buxhoeven (1219-1245) vescovo di Dorpat, Valdemaro II di Danimarca
ed Erik XI di Svezia. Il progetto prevedeva I’offerta di aiuto ai Russi contro 1 Mongoli, che
pero, se fosse stata declinata, avrebbe preluso all’attacco a Novgorod. Un attacco certo in
ogni caso, perché la condizione per [’aiuto non richiesto sarebbe stata 1’Unione
ecclesiastica. Il pellegrinaggio armato era, ancora una volta e in modo ancor piu
stiracchiato, compiuto presso le membra mistiche del Cristo, oppresse dai pagani e dallo
scisma. Si pensava che la conquista di Novgorod, l'unica citta importante della Russia
sfuggita all'attacco mongolo, capitale di una Repubblica aristocratica retta da un Principe,
sarebbe stata facile per la mancanza di aiuto da altri stati russi e avrebbe potuto portare
all'unificazione della Chiesa Russa con quella Cattolica. Era la ripresa contro la Russia del



progetto di latinizzazione dell’Impero d’Oriente realizzato dalla IV Crociata, solo che a
quell’epoca il Papa I’aveva subito e non voluto. Il suo clamoroso fallimento- la Chiesa greca
rimaneva separata da Roma- avrebbe dovuto dissuadere da un simile piano. Inoltre era
piuttosto meschino approfittare della catastrofe di un popolo cristiano, assoggettato da una
stirpe asiatica sconosciuta, per tentare di annetterlo alla Chiesa Cattolica. Ma la cosa si
avvio lo stesso. I Cavalieri Teutonici, che combattevano anch’essi contro 1 Tartari, scelsero
di non sostenere questa Crociata, mentre 1’Ordine di Livonia si uni ai cavalieri provenienti
dall'Estonia e a quelli assunti dal Legato. Nel 1239 1 Cavalieri di Livonia e il vescovo di
Dorpat mossero contro Novgorod e Psok. Segui la vittoria dei Cavalieri a Pskov-Isbork nel
1240. L'anno successivo essi costruirono la fortezza di Koporye per controllare il lago
Peipus.

Dal canto loro, sempre nel 1239 la Svezia, Riga e 1 loro alleati alleati definirono un piano
contro Novgorod. Gli svedesi dalla Finlandia avrebbero attaccato da nord lungo il fiume
Neva, mentre 1 tedeschi avrebbero attaccato le fortezze di Izborsk e di Pskov. Erik XI di
Svezia forni le truppe per la campagna che sarebbe stata condotta dallo jarl Birger
Magnusson. Questi attraverso la Finlandia fino alla foce della Neva, mentre 1 tedeschi di
Riga passarono in Carelia ed occuparono Pskov.

A Novgorod regnava Sant’Alexander (1221-1263), figlio del granduca Yaroslav II
Vsevolodovic di Vladimir-Suzdal (1191-1246). Alexander aveva capito che i principati
russi, indeboliti dal dominio dei Mongoli, non avevano la forza di combattere su due fronti.
Cosi riusci ad intrattenere relazioni pacifiche con essi e questo diede sicurezza ai suoi
confini meridionali. Novgorod infatti sapeva che gli Svedesi intendevano unirli a Roma e
parevano loro peggiori dei Mongoli, perché stavano per imporre una fede straniera.
Nell'estate del 1240 le navi dell'esercito svedese, sotto il comando di Birger Magnusson,
raggiunsero il fiume Izhora, un affluente del fiume Neva. L'esercito crociato, composto di
svedesi, norvegesi ¢ finlandesi, aveva l'intenzione di raggiungere direttamente il Lago
Ladoga, per poi proseguire fino a Novgorod. Alla notizia della presenza del nemico, il
Principe di Novgorod decise di attaccarlo. Alexander non attese le milizie di suo padre e
raccolse quindi il suo esercito. Si incammino verso il Lago Ladoga, da dove si diresse verso
la foce del fiume Izora. Il campo svedese, ivi situato, non era custodito, dal momento che gli
svedesi non erano a conoscenza della vicinanza dei russi. La notte che precedette lo scontro,
sulla riva della Neva un soldato russo di nome Filippo ebbe una visione: 1 Santi principi
martirt Boris (900-1005) e Gleb (990-1015) si avvicinavano a bordo di una barca
all'accampamento russo. Secondo la tradizione San Boris si rivolse a San Gleb
pronunciando queste parole: “Fratello Gleb, andiamo ad aiutare il nostro pari Alexander!”.
Il 15 luglio 1240 l'esercito di Novgorod improvvisamente attacco gli svedesi, che non
ebbero il tempo di organizzarsi. L'assalto dei russi al campo nemico spinse gli svedesi lungo
le rive della Neva, non solo tagliando i loro ponti che collegavano le navi alla terra, ma
anche distruggendone un buon numero. La battaglia passo alla storia col nome di Battaglia
della Neva. Da quel momento Alexander ricevette il soprannome di Nevskij, cio¢ della
Neva.

Sebbene subito dopo la vittoria fu mandato in esilio dai Boiardi gelosi, fu ancora il principe
Alexander che sconfisse poi 1 Cavalieri di Livonia sul ghiaccio invernale del lago Peipus nel
1242, quando essi, liberatisi dalla minaccia mongola, tentarono di riesumare il piano
dell’oramai defunto Gregorio IX, mentre la Sede di Pietro era vacante.

PROGETTI DI CROCIATA E DI EVANGELIZZAZIONE DEI MONGOLI



Il Papa seppe del pericolo dei Mongoli in Europa orientale, abbattutisi sulla Georgia ¢ la
Russia meridionale, ma la lotta con Federico II gli impedi di agire efficacemente.
L’invasione tartara giunse in Polonia e Ungheria tra il 1240 e il 1241. I Teutonici e i
polacchi, guidati da Enrico II il Pio, duca di Slesia, vennero sconfitti a Liegnitz il 9 aprile
1241. L’esercito magiaro fu massacrato dai Mongoli a Mohi I’11 aprile del 1241. Gregorio
IX, cercando di promuovere una lega di tutti i principi cristiani, scrisse a Bela IV, re di
Ungheria, per incoraggiarlo alla difesa dell'Europa e comando ai Vescovi di quel regno di
predicare la Crociata contro 1 Mongoli. Ma quando le lettere del Papa giunsero in Ungheria,
la maggior parte di quei prelati avevano gia ricevuto la palma del martirio e il Re ungherese,
dopo alcune sconfitte, si era rifugiato nelle isole dell'Adriatico. Cosi che il Pontefice,
vedendo che le armi potevano poco contro le forze dei Mongoli, penso di convertirli.
Domenicani ungheresi si recarono sul Volga per vedere se si potevano evangelizzare, ma ne
riportarono notizie inquietanti. Ricevuti dai Mongoli con disprezzo, furono rimandati
indietro con l'incarico di riferire al Papa che essi volevano che andasse personalmente a
sottomettersi Il Papa comando che si facessero dappertutto processioni, orazioni e digiuni e
che si aggiungesse alle Litanie questo versetto: “dal furore dei Mongoli, liberaci o Signore”.
L’Imperatore, impegnato ad occupare gli Stati della Chiesa, mando 1l figlio Corrado a
combattere contro 1 Tartari e disdegno gli appelli di Gregorio. L’ Imperatore chiese 1’aiuto di
tutti contro 1 Mongoli, tranne che del Papa, e i guelfi dal canto loro divennero recalcitranti
alla collaborazione con il sovrano scomunicato per la sua doppiezza. Ma la morte del gran
khan Ogodai nel 1242 salvo I’Europa dall’invasione.

LA CROCIATA CONTRO DRENTHER E QUELLA CONTRO GLI STEDINGI

Il Papa approvo la Crociata contro Drenther del 1228 -1232 e quella contro gli Stedingi,
tenutasi tra 1l 1232 e il 1234, e che rappresentarono [’ennesima trasformazione
dell’universale teologico del pellegrinaggio armato. La Crociata era diventata ora un mezzo
di polizia sociale.

Per quanto concerne la Crociata di Drenther, essa fu una campagna militare lanciata contro
gli abitanti di Drenthe con l'approvazione di Gregorio IX nel 1228 e durata fino al 1232. Fu
guidata da Willibrando di Oldenburgo (1228-1235), vescovo di Utrecht, al comando di un
esercito composto principalmente da frisoni. Essa fece parte di un conflitto annoso tra i
Drenther o Drents e la Diocesi di Utrecht, sulle prerogative del Vescovo e sulle pratiche
religiose dei Drenther. Essi non volevano pagare le decime né assoggettarsi al presule come
signore feudale. L'incidente che trasformo il conflitto in una crociata fu l'uccisione del
vescovo Ottone II (1215-1228) di Utrecht nella battaglia di Ane coi ribelli nel 1227.
Willibrand ricevette 1'autorizzazione papale per una crociata sulla base del fatto che i
Drenther erano eretici. Una accusa che, evidentemente, non poteva basarsi solo sulla
disubbidienza al Vescovo ma che non conosciamo nei dettagli. Willibrand aveva servito
Federico II come inviato presso la Santa Sede, aveva partecipato alla IV Crociata e si
trovava in Italia al momento della sua elezione, per cui potrebbe aver colto I'occasione per
ottenere l'autorizzazione dal Papa per la Crociata. E infatti ricevette 1'Indulgenza per essa.
La predico e recluto soldati in Frisia nella tarda estate e nell'autunno del 1228, nell'estate del
1230 e nell'inverno del 1230-31. Sebbene il re Enrico di Germania avesse dichiarato
fuorilegge 1 Drenther dopo la battaglia di Ane, non mando nessun aiuto.



Willibrand sconfisse Rodolfo II di Coevorden (1196-1230), alleato dei Drenther, ma nel
1229 egli torno in guerra. Willibrand si rivelo piu forte e Rodolfo II di Coevorden si reco ad
Hardenberg per negoziare, ma al suo arrivo fu arrestato e giustiziato il 25 luglio 1230, per
essersi ribellato al defunto Ottone II di Utrecht. I fratelli di Rodolfo continuarono la
ribellione e Willibrand chiamo 1 Frisoni e gli abitanti di Groninga per sostenerlo nella
repressione dei Drenther, mentre ottenne anche il sostegno della nobilta di Twente e
Salland. La popolazione rurale di Groninga, tuttavia, decise di sostenere i Drenther. Nel
1230, I'esercito del Vescovo fu sconfitto vicino a Bakkeveen , ma riusci a distruggere una
fortezza dei Drenther a Mitspete. Un accordo tra le due parti fu raggiunto nel 1231, il che
significava che le riparazioni dovevano essere pagate dai Drenther mentre a Federico II di
Coevorden fu concesso il feudo di famiglia che il defunto Ottone II di Utrecht aveva tolto al
fratello Rodolfo. La pace fu di breve durata perché nello stesso anno 1 Drenther assediarono
la fortezza episcopale restaurata di Mitspete, sia pure con gravi perdite. Un esercito della
provincia di Groninga prese la roccaforte e poi la citta di Zuidlaren. Una banda di guerrieri
frisoni fu sconfitta a Bakkeveen. Il capitano di Drenther Hendrik van Borculo, che aveva
reclutato nuove truppe in Vestfalia, fu in grado di respingere un altro gruppo frisone presso
la fortezza di Mitspete. La Crociata di Willibrand si concluse in modo inconcludente nel
settembre del 1232. Willibrand mori nel 1233 e gli successe Ottone III (1235-1249), che
nizio immediatamente a radunare un grande esercito. Ci0 portd a nuove trattative e fu
stipulata la pace. A Hendrik van Borculo fu concesso il feudo dei Coevorden. A loro volta, i
Drenther eressero un monastero cistercense in segno di pentimento per l'uccisione di Ottone
IT e dei suoi seguaci ad Ane. Quando il conflitto si concluse definitivamente nel 1240,
l'autorita spirituale del vescovo era intatta ma la sua autorita signorile fu indebolita e 1
Drenther furono amnistiati.

In quanto alla Crociata contro gli Stedingi, ispirata alla precedente quasi sicuramente,
Gebardo II, principe arcivescovo di Brema e Amburgo (1219-1258), a fronte del rifiuto dei
contadini del Basso Weser di pagargli le decime, bandi una Crociata contro di loro, che
Gregorio arricchi della grande indulgenza plenaria.

La regione di Stedingen o Steding, era situata tra 1 flumi Weser e Hunte, nella Germania
settentrionale, vicino a Brema. Gli Stedingi erano contadini liberi frisoni, che si erano
insediati in quelle terre paludose a partire dall'XI secolo, bonificandole e godendo di una
relativa autonomia. Come da accordi con Federico I di Brema (1104-1123), 1 contadini
coltivavano la terra, che passava di padre in figlio in libero possesso ereditario, mentre ogni
colono pagava una tassa annuale di un pfennig , l'undicesimo covone di tutti i raccolti e un
decimo di tutto il bestiame come riconoscimento della sovranita dell'Arcivescovo; in
cambio, erano liberi di amministrare 1 propri affari senza interferenze da parte di alcun
signore secolare. L'accordo trovo grande favore tra 1 giovani contadini olandesi, che si
stabilirono in gran numero nella zona, nonostante la difficolta di coltivare la brughiera
paludosa. Durante [’arciepiscopato di Gebardo I (1210-1219), il suo parente Ottone I
(12091251), Conte di Oldenburg, ottenne il permesso di costruire due fortezze, Lechtenburg
e Lineburg, a Stedingen, al fine di imporre la disciplina sia ecclesiastica che feudale ai
contadini, che si aggrappavano alle vecchie usanze popolari germaniche e cercavano
continuamente una maggiore indipendenza dalla signoria di Brema. Gli Stedingi, dal canto
loro, accusarono i vassalli del Conte di stupro e rapimento e decisero, durante il loro thing o
assemblea popolare, di proclamare la totale indipendenza, di rifiutarsi di pagare le loro
decime feudali, di costruire baluardi con porte fortificate e trincee lungo le strade e di
formare milizie per difendersi da qualsiasi invasione.



Gebardo II, sin dal 1219, si adoperd per sottomettere i ribelli. Poco prima di Natale del
1229, scomunico gli Stedingi per il loro continuo rifiuto di pagare tasse e decime. La
ribellione si inaspri nel 1229, quando una forza guidata dall'arcivescovo e dal fratello
Ermanno II di Lippe (1175-1229) fu sconfitta dagli Stedingi. Per legittimare un intervento
militare piu ampio, Gebardo accuso gli Stedingi di eresia durante il Sinodo diocesano del 17
marzo 1230. Essi furono accusati di praticare superstizioni, di aver assassinato preti, di aver
distrutto chiese e aver profanato I'Eucaristia.

Gregorio IX volle pero che il suo Legato, il Cardinale Diacono, Ottone di San Nicola in
Carcere, conducesse accurate indagini e confermasse le accuse, come avvenne. Nel giugno
del 1230 Gebardo si reco a Roma dal papa. Gregorio IX ordind al Prevosto della cattedrale
di Miinster di esaminare ancora il caso ed eventualmente confermare la scomunica. Quando
ci0 avvenne, Gregorio invio la lettera Si ea que , 26 luglio 1231, al vescovo Giovanni I di
Lubecca (1231-1247), ordinando di indagare ulteriormente sulle accuse e di richiamare gli
Stedingi all’obbedienza. Il Papa consentiva gia agli inquirenti di richiedere assistenza
militare alla nobilta vicina se le accuse si fossero rivelate vere. Fallita la missione del
vescovo di Lubecca, Gregorio ordino, oltre che a lui, anche ai vescovi Gottschalk di
Ratzeburg (1229-1235) e Corrado I di Minden (1209-1236), di riesaminare le accuse ancora
una volta. Il risultato fu positivo e il 29 ottobre 1232 Gregorio IX, con la bolla Lucis
aeterne lumine, autorizzo la predicazione della Crociata contro gli Stedingi ai vescovi di
Minden, Lubecca e Ratzeburg. Essi avrebbero dovuto predicare non solo nelle loro Diocesi,
ma anche a Brema, Paderborn , Hildesheim, Verdun, Miinster e Osnabriick. Anche Federico
IT pose gli Stedingi al bando.

Nella sua lettera, Gregorio accusava gli Stedingi di organizzare orge ¢ adorare demoni con
riti satanici, oltre ai loro errori teologici. Dopo tante inchieste accurate, appare difficile
credere che le accuse fossero infondate. Il Papa istitui una scala graduata di indulgenze di
venti giorni per aver partecipato a un sermone di crociata, tre anni per aver prestato servizio
al soldo di altri e cinque anni per aver prestato servizio a proprie spese. La remissione
completa era disponibile solo per coloro che morivano nell'impresa, a condizione che
confessassero 1 propri peccati. La Crociata contro gli Stedingi non era dunque pienamente
equiparata alle altre. Coloro che contribuivano finanziariamente ricevevano un'indulgenza in
proporzione al loro contributo, come determinato dai predicatori. La durata della campagna
e la durata del servizio richiesto per ricevere un'indulgenza erano anch'esse a discrezione dei
predicatori in base alle esigenze militari.

Nell'inverno del 1232-1233, gli Stedingi conquistarono la fortezza arcivescovile di Slutter e
all'inizio del 1233, distrussero il chiostro di legno dell'Abbazia cistercense di Hude, che era
allora in costruzione. La risposta iniziale alla predicazione tuttavia fu tiepida. I Vescovi di
Minden, Lubecca e Ratzeburg riferirono al Papa le vittorie degli Stedingi e la riluttanza di
molti a unirsi alla Crociata perché essi erano considerati un nemico forte in un territorio
imprendibile. 11 19 gennaio 1233, Gregorio IX indirizzo la lettera Clamante ad nos ai
vescovi Wilbrand di Utrecht, Corrado II di Hildesheim (1221-1246), Luder di Verden
(1231-1251), Ludolf di Miinster (1227-1248) e Corrado I di Osnabriick (1227-1238),
chiedendo loro di assistere 1 Vescovi di Minden, Lubecca e Ratzeburg nella predicazione
della Crociata. Essi demandarono all'Ordine domenicano, e anche Corrado di Marburgo la
predico, probabilmente col solito zelo fanatico. Fu cosi raccolto un esercito abbastanza
grande per una campagna estiva.

Esso ottenne alcuni successi, ma fu sconfitto a Hemmelskamp in luglio. Mentre 1
combattimenti erano gia in corso a giugno, Gregorio IX lancid un rinnovato appello. Nella



lettera Littere vestre nobis (17 giugno 1233), indirizzata ai Vescovi di Minden, Lubecca ¢
Ratzeburg, concesse finalmente 1'Indulgenza plenaria a chiunque partecipasse all’impresa,
anche senza morirvi, esattamente come nel pellegrinaggio armato classico. La cosa fu fatta
in concomitanza del bando della Crociata contro i Luciferiani, onde questa non ne fosse
avvantaggiata.

Un esercito pit numeroso fu radunato all'inizio del 1234, dopo che i domenicani
predicarono la crociata in tutto il Brabante , le Fiandre , I'Olanda , la Renania e la Vestfalia.
Tra coloro che si unirono al nuovo esercito c'erano 1 duchi Enrico I di Brabante (1165-1235)
ed Enrico IV di Limburgo (1195-1247), i conti Fiorenzo IV d'Olanda (1210-1234), Ottone II
di Gheldria (1215-1271), Dietrich V di Cleves (1202-1260), Guglielmo IV di Jiilich (1210-
1278), Ottone I di Oldenburg (71233) e Ludovico di Ravensberg (71249), i signori di Breda
e Scholen e diversi baroni della contea delle Fiandre. I condottiero fu il Duca di Brabante.
Un ultimo tentativo di mediazione fu compiuto dall'Ordine Teutonico, che intervenne presso
il Papa a favore degli Stedingi. I1 18 marzo 1234, nella lettera Grandis et gravis, Gregorio
ordino al suo legato in Germania, Guglielmo di Modena, di mediare tra gli Stedingi e
I'Arcivescovo. Ma la notizia della decisione del Papa non giunse in tempo ai crociati o
I'Arcivescovo la ignoro. L'esercito crociato si raduno sulla riva occidentale del Weser e
marcio verso nord, invocando la Beata Vergine Maria. 11 27 maggio 1234, raggiunse
l'esercito contadino su un prato comune chiamato Altenesch e attacco battaglia, che fu vinta.
Vi fu poi, nella tradizione veterotestamentaria ripresa dalle Crociate, un massacro generale.
Gli Stedinger sopravvissuti si arresero, i loro possedimenti furono confiscati, per cui quelli a
nord andarono alla Contea di Oldenburg e quelli a sud all'arcivescovado di Brema. Il 21
agosto 1235, nella lettera Ex parte universitatis, Gregorio IX revoco la scomunica ai
penitenti e ai sottomessi.

L’OPERA CULTURALE E LA FINE DI GREGORIO IX

Per I’Universita di Parigi, il Papa fu qualcosa di piu di un fondatore. Egli I’amplifico a
dismisura, partendo dal principio teorico che Dio aveva spostato cola la chiave delle scienze
che nei secoli passati era stata in Grecia, Italia, Inghilterra e Spagna. Inoltre la sostenne per
il principio pratico secondo cui essa, se non fosse stata guidata, avrebbe tralignato
trascinandosi dietro tutto il mondo. A questi due principi, si aggiunse quello architettonico
della disposizione piramidale del sapere, con il quadrivio alla base, il trivio in mezzo, sopra
la filosofia e la sacra teologia al vertice, guidata dalla Chiesa col suo magistero.

Gregorio IX risolse la crisi in cui era precipitata la Sorbona, facendone I’Atene della
Cristianita e confermando la dottrina della translatio studiorum. Dal 1217 si erano stabiliti
alla Sorbona 1 Domenicani e dal 1219 1 Francescani. Tra il 1224 e il 1226 1 loro rapporti con
I’Universita divennero stretti. Essa dal 1219 aveva quattro Facolta, ossia Teologia, Arti
(ossia le discipline del Trivio e del Quadrivio, retorica, dialettica, grammatica, aritmetica,
geometria, astronomia e musica), Diritto canonico e Medicina, e quattro nazioni, ossia
Francesi, Piccardi, Normanni e Inglesi (che includevano anche tedeschi e scandinavi). In
quell’anno la Sorbona assunse il nome di Universita e il Cardinal Legato Roberto di
Courcon instauro il controllo esclusivo della Santa Sede su di essa. Tuttavia le lotte tra
I’ateneo e I’Arcidiocesi, retta da Guglielmo di Alvernia (1180-1249), e col suo cancelliere
Filippo (1165-1236), nonché con la Citta, fecero si che 1I’Universita si disperdesse tra
Tolosa, Reims, Angers, Orléans, 1’Inghilterra, la Spagna e I’Italia, con grande vantaggio
degli altri centri di studi. Gregorio IX, preoccupato della situazione, nel 1231, convocati a



Roma i rappresentanti dei maestri, ossia Guglielmo di Auxerre (1245-1231), Goffredo di
Poitiers (71237) e Stefano Baatel, riportd la pace e fece riaprire I’Universita di Parigi,
chiusa da otto anni. Con la bolla Parens scientiarum il Papa, il 13 aprile, concesse alla
Sorbona il diritto di redigere la propria Costituzione, ratificando nei fatti la dottrina della
translatio studiorum. Lo fece con 'appoggio di Luigi [X. Al Cancelliere immineva I’obbligo
di giuramento, nonché della concessione della licenza di insegnamento in teologia e in
diritto canonico ai soli meritevoli. Venne statuita inoltre la gratuita dell'esame per 1 Maestri
in Arti e in Medicina. I poteri del Vescovo rimasero nella mera amministrazione della
giustizia. All’Universita venne concesso il diritto di stabilire le normative sulle lezioni e gli
orari delle stesse e 1 compiti dei Baccellieri. I docenti ebbero il diritto di scioperare in caso
di necessita e di avere un mese di vacanza in estate. L'esame preliminare per i candidati in
Teologia e in Diritto Canonico doveva essere rigoroso. Il programma dell'insegnamento era
fissato dal Papa, che concesse una nuova conferma al diploma regio di Filippo II Augusto,
del 1200, per il quale gli studenti dovevano essere demandati alla giurisdizione
ecclesiastica.

Tra il 1237 e il 1238 Gregorio IX confermo la normativa, contro il Vescovo parigino che
voleva ignorare le procedure dell'esame preliminare, cui dovevano sottoporsi i candidati..

Il Papa, sempre il 13 aprile del 1231, modifico inoltre la proibizione parigina di studiare gli
scritti aristotelici, consentendo agli studiosi di attingervi con profitto e spianando la strada
all’albertinismo e al tomismo. Rimaneva il veto dello studio della Fisica, ma soltanto fino a
quando non fosse emendata dai suoi errori. Cid doveva avvenire mediante 1’istituzione di
una commissione di studi sui libri naturalistici dello Stagirita, presieduta da Guglielmo di
Auvergne (1180-1249), pensatore solido che rappresentava la reazione neoplatonica e
agostiniana alla filosofia araba — che era tutta aristotelizzante - gia scelto dal Papa come
Vescovo di Parigi nel 1228 e che pero mori poco dopo. Essa non si riuni mai, ma di fatto il
suo verdetto fu anticipato perché la sua fondazione segno la liberalizzazione di quegli studi.
La Fisica e la Metafisica di Aristotele si diffondevano oramai a macchia d’olio e 1’apertura
sub conditione di Gregorio IX ne allargo ulteriormente la chiazza. Alla morte di Gregorio,
Guglielmo di Alvernia formalizzo il consenso allo studio dell’aristotelismo, che, essendo
liberamente praticato negli altri ateneli, li favoriva nella raccolta degli studenti.

Durante la crisi, nella Sorbona dispersa si erano affermati i docenti degli Ordini Mendicanti,
come Rolando di Cremona e Alessandro di Hales (1185-1245). Percio dopo il 1231, delle
dodici cattedre teologiche, tre furono date a loro, tre ai Canonici dei Capitoli e sei al clero
secolare.

Proprio ai teologi parigini, sempre nel fatidico 13 aprile 1231, Gregorio raccomando di non
volersi mostrare filosofi ma di affrontare solo quei problemi risolvibili con la letteratura
teologica e patristica, ribadendo la sottomissione gerarchica di tutte le scienze alla teologia,
per cui esse vanno studiate solo nella misura in cui servono e non per vanita.

Nel 1233 Gregorio IX fondo un’altra Universita a Tolosa, dotandola dei medesimi privilegi
di quella parigina e facendone una fucina di studiosi ortodossi da anteporre come una
barriera al dilagare dell’eresia. Sotto di lui nacquero anche gli atenei di Orléans nel 1229 e
di Angers nel 1231, alla quale egli concesse dei privilegi, e la scuola medica di Montpellier
ebbe da Gregorio nel 1240 il rinnovamento dello Statuto promulgato nel 1220.

I1 Pontefice si interesso anche dell’Universita di Oxford, inviando come legato pontificio il
cardinale Niccolo de Romanis (71218), che diede il riconoscimento ufficiale alla comunita
di studenti e docenti, che avevano abbandonato la citta in seguito all'uccisione di tre allievi,
nel 1214. 11 Legato impose agli abitanti di Oxford parecchie concessioni a favore soprattutto



degli studenti. A Oxford la figura del Cancelliere, scelto dal Vescovo di Lincoln, acquistd
una posizione di riferimento. Durante il pontificato di Gregorio fu Cancelliere Roberto
Grossatesta (1175-1253), che mantenne la carica anche dopo essere divenuto Vescovo di
Lincoln, sino alla morte nel 1253. Oxford accolse molti studenti parigini tra il 1229 e il
1231. Dal 1229 si costitui la prima scuola francescana e Roberto Grossatesta ne divenne il
primo lettore in teologia. Fu un risultato del favore accordato da Gregorio ai Frati Minori,
data I'importanza ad Oxford della scuola francescana.

Come abbiamo visto, Gregorio IX mori il 22 agosto del 1241, nella Roma assediata
dall’empio Federico. Fu sepolto solennemente in San Pietro in Vaticano. Prima di morire,
aveva forse dato istruzioni su come tenere 1’assemblea elettorale cardinalizia.

CELESTINO IV (25 ott— 10 nov. 1241)
Goffredo Castiglioni

Quando Gregorio IX mori, la situazione era drammatica per la Santa Sede. Il Papa aveva
quattordici Cardinali e due di essi, Giacomo de Pecorara e Ottone da Tonengo
(11250/1251), erano prigionieri di Federico II. Un terzo, Pietro di Capua, non poteva
partecipare per ragioni personali. Partecipo invece quel Giovanni Colonna, capo ghibellino,
dopo aver ricevuto precise garanzie dal Comune Romano. Gli undici votanti erano divisi tra
chi voleva proseguire la lotta di Gregorio e chi invece voleva un compromesso con
I’Imperatore. A questi, 1 Cardinali chiesero il rilascio dei due colleghi, ma Federico si limito
a farli trasferire a Tivoli, ossia nei pressi di Roma.

Siccome il Collegio non si decideva a scegliere un nuovo Papa, Matteo Rosso Orsini,
Senatore romano, probabilmente per le istruzioni ricevute da Gregorio IX prima di morire,
chiuse i1 Cardinali nel Settizonio, oramai cadente, perché facessero una rapida scelta. Era la
fine di agosto. Il primo scrutinio cosi tenuto diede una maggioranza, ma non quella
prescritta, al Cardinale Goffredo Castiglioni, che era tra quelli che voleva una
riconciliazione con Federico II. Fu cosi che 1 Cardinali cercarono una personalita esterna,
individuandola forse nel Beato Umberto di Romans (1200-1277), Generale domenicano. Ma
il Senatore Orsini, saputolo, con le minacce li costrinse a recedere da tale scelta. Allora i
Cardinali guardarono a Robert di Somercotes, che perd mori per la dura permanenza nel
Settizonio, 1l 26 settembre. Nonostante c10, le votazioni si trascinarono inconcludenti sino al
25 ottobre, quando, esausti, i Cardinali decisero di ritornare alla candidatura di Goffredo
Castiglioni, piu per la sua malferma salute che per il suo orientamento filoimperiale. Infatti,
eleggendolo Papa, avrebbero potuto uscire dalla prigionia in cui si trovavano. Un breve
pontificato avrebbe poi dopo dato loro la possibilita di scegliere un vero successore per
Gregorio, individuando per tempo 1’'uomo giusto.

Goffredo Castiglioni accetto 1’elezione e prese il nome di Celestino IV. Egli e 1 suoi
Cardinali si trasferirono presto ad Anagni. Prima pero, anche se non vi ¢ documentazione in
merito, Celestino dovette essere incoronato, presumibilmente il 28 ottobre. La notizia,
infatti, per cui Celestino si ammalasse due giorni dopo dell’elezione e non potesse avere
nemmeno il pallio, non giustificherebbe il fatto che egli si mettesse in viaggio per Anagni,
dove poi sarebbe morto.

Goffredo Castiglioni apparteneva ad una nobile famiglia milanese con il maggior castello a
Castiglione Olona nel Contado di Seprio. Una tradizione tardiva ma non per questo falsa
attesta che il padre del futuro Papa, Giovanni, sposo la sorella di Uberto Crivelli,



Arcivescovo ambrosiano e poi Urbano III, Cassandra Crivelli. La data precisa della nascita
di Goffredo ¢ ignota. Egli ebbe ampia e approfondita formazione teologica, ma non abbiamo
prove di una asserita produzione letteraria. Lo zio Arcivescovo lo avrebbe favorito nella
carriera ecclesiastica milanese, facendolo Canonico, Arciprete e Cancelliere, incarico che di
certo ricopri da prima del 18 luglio 1223 e dopo al 31 marzo 1226. Alla morte dello zio, che
aveva conservato anche da Papa 1’Arcidiocesi di Milano, sempre secondo una antica
tradizione, suffragata perd documentariamente in modo tardivo e forse non sufficientemente
chiaro, Goffredo si ritiro ad Hautecombe, nell’ Abbazia cistercense. Non sembra pero che si
sia monacato e potrebbe anche soltanto aver studiato nell’ Abbazia da ragazzo.

Gregorio IX cred Goffredo Castiglione Cardinale Presbitero di San Marco il 18 settembre
1227. Prima dell’aprile del 1228 il Cardinale venne nominato Legato in Toscana e
Lombardia. 11 10 di quel mese ottenne il giuramento di fedeltd di Tommaso I di Savoia
(1178-1273), al quale il Papa aveva affidato la Fortezza di Avigliana. Una mediazione tra
Pisa e il vescovo di Lucca Obizzone (1228-1231) per il possesso di alcuni castelli, con cui
Goffredo diede ragione al presule lucchese il 21 agosto, si concluse con un nulla di fatto e
I’interdetto che il Legato scaglio sulla Repubblica marinara il 17 ottobre non servi a nulla.
Nei primi mesi del 1229 ottenne la promessa dei Comuni lombardi di inviare truppe al Papa,
ma essa venne mantenuta con molto ritardo. Tra aprile e maggio il Legato medio tra Padova
e Treviso per ordine di Gregorio IX. Fu poi a Milano dove medio tra le fazioni di Bergamo
e dove fece eleggere Podesta Pagano della Torre (71241). Il suo successore, Rubaconte da
Mandello (1170/1180-1238), eletto dai suoi rivali, scarcero gli eretici per far dispetto alla
Chiesa e Goffredo sottomise Milano con I’interdetto. Il Legato aveva infatti confermato una
legge comunale del 1228 assai severa contro I’eresia e che assicurava la collaborazione tra
Stato e Chiesa contro di loro. Il 21 maggio 1229 Goffredo tenne un Sinodo coi prelati
lombardi, liguri e piemontesi per la riforma del clero.

Tornato a Roma, Goffredo non ebbe piu incarichi legatizi, forse per i risultati modesti
ottenuti, forse, piu probabilmente, perché moderatamente favorevole all’Imperatore.
Gregorio ne fece un membro ordinario della Curia, ma nel maggio giugno 1238 lo promosse
Cardinale Vescovo di Sabina. Abbiamo gia visto come divenne Papa.

Il Pontefice, dalla cui Cancelleria in diciassette giorni di governo non usci nessuna lettera,
probabilmente celebro la Messa di Tutti 1 Santi il 1 novembre. Trasferitosi ad Anagni, vi
mori il 10 novembre 1241 e fu seppellito in San Pietro in Vaticano. La morte troppo
repentina di Celestino, prima che 1 Cardinali avessero riflettuto sulla successione, fece
piombare la Santa Sede in un lungo interregno, il piu lungo mai avuto nella sua storia fino
ad allora. Della sua complessita si ebbe un primo assaggio quando, morto Celestino, Matteo
Rosso Orsini arresto il Cardinale Giovanni Colonna.

www.theorein.it — Gennaio 2026



http://Www.theorein.it/

